
Ejemplo tomado de: Plaza, J. (2019). PROPUESTA MATRICIAL DE DIÁLOGO DE 
SABERES DESDE LA COMUNICACIÓN DE LO SAGRADO. Un aporte desde los 
pueblos Kankuamo y Kogui de la Sierra Nevada de Santa Marta, Colombia. Tesis 
doctoral. Universidad Nacional de La Plata.  
 

3.1 Perspectivas de saberes ancestrales en el dialogo de lo sagrado, de la 
comunicación intercultural al diálogo de saberes. 
 

Los estudios sobre comunicación con pueblos indígenas en América Latina, se han 

incrementado entre finales del pasado y principios del presente siglo, posiblemente 

debido, entre otras razones, al reconocimiento occidental y mestizo como grupos 

étnicos con culturas particulares y sus propios derechos, en las nuevas 

constituciones nacionales de América Latina (Argentina, Chile, Colombia, Bolivia, 

Ecuador, Venezuela), tal como se presentó en el contexto legal de esta 

investigación.  

 

Así pues, los cambios políticos de reconocimiento jurídico y el incremento de la 

información, exige hacer una revisión de las perspectivas que orientan la 

conceptualización de la comunicación intercultural, entendida como “…un discurso 

y una práctica funcional a objetivos sociopolíticos y económicos…” (Del Valle, 2009), 

la cual requiere ser extendida hasta incluir la mención a culturas en contacto, puesto 

que al asumir el concepto de cultura de manera convencional1, se puede caer en 

visiones estáticas y esencialistas en su definición.  

 
1 Las formas convencionales de tratamiento conceptual de la cultura, se refieren a la 
comprensión como cosmos tribal (Malinowski, 2001), o la de Tylor (1940) con la clasificación 
de las culturas desde los aspectos que el externo encuentra particulares, y aún en la visión 
de Geertz (1989) quien enfatiza en el significado, el simbolismo y la interpretación, y por 
tanto empieza a abrir otras puertas, aún se sienten vacíos en cuanto al respeto y 



 

Según Miguel Rodrigo (2012 P: 5): “… si aceptamos la idea interaccionista de 

cultura, toda cultura es básicamente pluricultural, es decir, se ha ido formando y se 

sigue formando a partir de los contactos entre distintas comunidades de vidas que 

aportan sus modos de pensar, sentir, actuar… una cultura no evoluciona sino es al 

contacto con otras culturas…” 

 

Por su parte, Rita Segato (2013), afirma como el concepto de cultura fue creado por 

la disciplina antropológica, en la medida que Europa asume que quienes no 

pertenecen a su cultura forman parte de otras diferentes, y por lo mismo,  son 

bárbaras o incivilizadas, subdesarrolladas o subalternas, según las épocas y los 

alcances teóricos. En definitiva, esa diferencia se traduce en alguna forma de 

supuesta inferioridad, sobre la cual se mantienen aferradas formas de dominación, 

subordinación y colonialidad.  

 

El convencimiento de que estás teorías obligan a interpretar mundos y culturas 

otras, desde matrices no sólo ajenas, sino y sobre todo, que elaboradas desde 

ópticas imperialistas, ha permitido el desarrollo de estudios libertarios como los 

propuestos por las teorías latinoamericanas, situadas en y desde el continente, que 

vienen desarrollándose desde el siglo XIX al XX  (Rodó, 1900 , Martí (1891), 

Mariategui (1928), Ortiz (1940), De Andrade (1928), Jauretche (1967), Fernández 

 
reconocimiento de una diferenciación digna, como resultado de proceso histórico 
particulares. 
 



(1971), Rama (1998), Kusch (1975), Romero (1976), Freire (1985), Escobar (1998), 

entre muchos otros).  

 

Más recientemente han dado lugar a las Teorías de la Modernidad / Colonialidad 

autores reconocidos como Aníbal Quijano (2000) en Perú, Catherine Walsh (2009) 

en Ecuador, Walter Mignolo (2000) en EEUU, Santiago Castro-Gómez (1998 y 

2000) en Colombia, por citar algunos. 

 

En lo que atañe a este estudio en particular, la comunicación originaria, según 

algunas investigaciones recientes, se presenta desde tres perspectivas: la primera 

que se concentra en la conservación de lenguas y los datos de institucionalidad tipo 

Cepal y BID; la segunda, que enfatiza su labor en analizar los derechos de los 

pueblos indígenas y sus luchas, y la mirada genealógica y crítica; y una tercera, que 

se focaliza en la comprensión e interacción de la comunicación como diálogo de 

saberes entre y con los pueblos ancestrales.  

  

3.1.1 Primera perspectiva: Conservación, recuperación de lenguas e institucionalidad 

 

La primera perspectiva sugiere una mirada a la comunicación nativa como una 

alternativa para conservar las diversas lenguas y costumbres de las comunidades. 

La lengua es entendida en esta perspectiva como vehículo cultural capaz de 

mantener o desintegrar un grupo social. En este sentido, y en un recorrido histórico 

por el proceso de imposición del castellano o el portugués como lenguas oficiales 



de los países de América Latina, varios estudios se han ocupado de dar 

fundamentos conceptuales desde la etnolingüística, ante la necesidad de fortalecer 

las lenguas originarias en los territorios. (DGEI, s.f.; López & Küper, 1999). 

 

Estos fundamentos se centran en la apertura de espacios formales e informales 

para que niños y jóvenes sean formados utilizando su lengua originaria, de manera 

paralela a la adquisición de una segunda lengua (entendida así la castellana o la 

portuguesa), para mantener las formas de interacción del grupo social y sus 

maneras particulares de concebir el mundo.  

 

Sin embargo, en algunos países figuran avances en proyectos de educación 

bilingüe intercultural que van más allá del bilingüismo estructuralista y transitan 

hacia la comprensión intercultural, mediante la cohabitación en equidad de dos o 

más lenguas en los mismos espacios comunicativos. (Romero Loaiza, 2002; García, 

2004; Ortigoza, 2008). 

 

De otra parte, en esta perspectiva se incluyen los intereses externos que se 

detienen en interpretaciones eurocentradas, como las que se dedican a la data y 

que llamamos institucionales, dado que los intereses temáticos giran alrededor de 

acomodos a la cultura occidental como derechos jurídicos y datos censales, tipo 

BID (Banco Interamericano de Desarrollo) y la Cepal (Comisión Económica para 

América Latina y el Caribe), tales como los que se pueden observar a continuación:  

 



Entre 1978 y 2008, en América Latina se generaron 15 constituciones 

nuevas y numerosas reformas constitucionales…. muchas de las 

constituciones nuevas otorgan derechos más amplios. Algunos son 

derechos colectivos políticos y territoriales para comunidades indígenas; 

protecciones contra discriminación racial, de género y étnica, y derechos a 

la privacidad y la información. Muchas de estas transformaciones ayudaron 

a gobiernos a dejar atrás un pasado autoritario o profundizaron sistemas 

democráticos. (Ambrus, 2016) 

 

En materia de información demográfica y socioeconómica, se ha 

observado un trabajo intenso en la región para mejorar la disponibilidad y 

calidad de los datos sobre los pueblos indígenas …Las nuevas tecnologías 

de la información y las comunicaciones en la última década se han 

constituido, sin dudas, en un medio que facilita la difusión de las 

actividades desarrolladas por las organizaciones indígenas, permitiendo 

expresar el sentir de los pueblos sobre sus propias creencias y 

cosmovisiones, así como acerca de la interacción con preceptos y 

opiniones que surgen del ámbito no indígena. (Cepal, 2014. P: 348) 

 
 

Esta perspectiva no incluye de manera evidente reflexiones profundas sobre la 

cosmovisión originaria, más allá de listarla como una característica y, por lo tanto, 

no vincula los saberes ancestrales sobre la comunicación de lo sagrado. 

 

3.1.2 Segunda perspectiva. Medios y tic y, estudios de genealogía y crítica 

 

Una segunda perspectiva de los estudios en comunicación intercultural agrupa dos 

tendencias: la primera, que focaliza en el manejo de medios como la radio o la 

televisión, y de las tic por parte de los pueblos indígenas; y la segunda, compuesta 

por aquellos estudios que centran su atención en el reconocimiento de derechos, 



desde los llamados estudios culturales, postcoloniales y decoloniales, llamados por 

Carlos Del Valle (2009), de genealogía y crítica.  

 

3.1.2.1 Estudios sobre medios y tics 

 

Algunos estudios de comunicación originaria versan sobre la producción de medios 

por parte de pueblos indígenas, como el manejo de radios comunitarias y canales 

de televisión, que en el caso Kankuamo tiene una trayectoria de alrededor de 15 

años, o también se encuentran rastreos sobre el desarrollo de páginas web y otras 

herramientas transmediales usadas para divulgar sus saberes o acontecimientos.  

 

Respecto a los estudios sobre medios, resulta particularmente importante la Ciespal 

(Centro Internacional de Estudios Superiores para América Latina), en tanto se ha 

preguntado por fundamentos y metodologías, además de convocar a presentar 

trabajos al respecto. Se destacan desde estas convocatorias los trabajos de Eliana 

Herrera (Colombia) y Francisco Sierra (Ecuador), sobre política pública para medios 

indígenas.  

 

De la misma manera, amerita mencionar los trabajos de Antoni Castells de México 

en su juicioso análisis sobre los medios alternativos más accesibles a las 

poblaciones indígenas y sobre todo sus hallazgos frente al uso de la radio en lengua 

maya que trasgrede al “indio permitido”, en la trasmisión del folclor y del indígena 

“arqueologizado” en el pasado precolombino que eliminó su cultura. También 



sobresalen los estudios de Juan Fernando Salazar sobre los videos indígenas que 

se utilizan como documentales turísticos u otros videos cada vez con mayor 

producción y circulación gracias a la tecnología, sin desconocer su folclorización 

con fines económicos. (Claudia Magallanes y José Manuel Ramos, 2016) 

 

Por otro lado, aparecen los estudios sobre el derecho a la crítica y los mensajes 

racistas que circulan en los medios masivos de comunicación. Un ejemplo de ello 

son los estudios realizados a manera de denuncia de la vulneración de los derechos 

mencionados arriba, como el realizado la ONIC y el CRIC en 2015 quienes en 

conjunto con universidades colombianas como Uniminuto, Universidad del Valle y 

Universidad del Rosario, se pronunciaron ante el Congreso de la República sobre 

tres programas de televisión del canal Caracol, uno de los dos canales con mayor 

cobertura del país, lo cual dio lugar a la discusión legal del asunto del tratamiento 

mediático.  

 

El resultado de dicha postura fue la sentencia T-500/16 producida por la Corte 

Suprema de justicia en tercera instancia, como consecuencia de los estudios y la 

demanda. En ella se obliga a los canales de televisión colombianos a dar igualdad 

de oportunidades de participación a los pueblos originarios para presentar sus 

argumentos cuando se les acusa de delitos, así como se solicita que se realicen las 

rectificaciones públicas de acusaciones realizadas con fuentes parcializadas. Esta 

sentencia, acompañada de aportes académicos, ya forma parte de la jurisprudencia 

para casos similares. A partir de ella,  los canales de radio y televisión  han ido 



asumiendo mayor responsabilidad en el tratamiento de la información en notas 

referidas a los pueblos originarios.  

 

Ahora bien, aunque los estudios sobre medios y tics resultan sugerentes para 

investigaciones presentes y futuras, no se tienen en cuenta particularmente en esta 

tesis, en tanto la comunicación de lo sagrado de los pueblos originarios tiene otros 

componentes y modos de interacción, en los que ni las lenguas, ni los medios 

técnicos o tecnológicos tienen mayor participación. 

 

3.1.2.2 Estudios sobre genealógica y crítica de la comunicación 

 

En este apartado se agrupan los estudios críticos que se desmarcan o cuestionan 

el pensamiento eurocentrado, para lo cual se acoge la propuesta de genealogía 

crítica de Del Valle (2009), quien agrupa los estudios críticos que se constituyen en 

raíces o fuentes de la comunicación intercultural en América Latina, lo que resulta 

de particular interés para esta tesis, puesto que posibilitan la reflexión sobre los 

modos de comunicación de estas comunidades desde perspectivas situadas, que 

evitan la discriminación o el silenciamiento . Así, el autor advierte:  

 

“Los estudios interculturales y la “comunicación intercultural” como campo 

de estudio, lo étnico como objeto de estudio y el indígena y el inmigrante 

como sujetos, emergen entonces de experiencias sociopolíticas y 

económicas traumáticas: migraciones a gran escala, reivindicaciones y 

demandas políticosociales. La salida política a este “conflicto inventado”, 

en tanto discurso público, es evidente: invisibilizar sociopolíticamente o 



transparentar mediáticamente las diferencias y “castrar” el conflicto. El 

indigenismo y el indianismo son también en este sentido una forma de 

invisibilización del sujeto.” (Del Valle, 2009. Pp. 196-197) 

 

Ésta hipótesis deja ver la necesidad de reenfocar la mirada para llevar a cabo 

estudios de y con los pueblos que habitan la América Latina, lo cual se ha venido 

trabajando por autores tan insistentes como Arturo Escobar (1998) en “La Invención 

del Tercer Mundo” y otras obras, O’gorman (2006) con “La invención de América”, 

Walsh con sus prolíferas publicaciones y particularmente con la Maestría que lidera 

en Ecuador; Quijano (2000), Castro-Gómez (1998 y 2000), Rita Segato (2013), 

Carlos del Valle (2009), Alejandra Cebrelli (2015) y Víctor Arancibia (2013) ya 

citados anteriormente. Estos y muchos otros estudiosos, han ido conformando el 

pensamiento latinoamericano en vertientes como los estudios culturales, los 

decoloniales o los referidos a los saberes postcoloniales.  

 

Un ejemplo de este tipo de estudios se encuentra en la tesis postdoctoral de 

Alejandra Cebrelli (2015), a través de la cual expone un análisis semiótico de tres 

dolorosos paisajes de muerte por desnutrición de niños Wichí, desarrollando 

categorías como las representaciones nodales y las temporalidades complejas, en 

los pliegues y estigmas2, irrigados por la colonialidad. Finalmente cierra con una 

 
2 Las categorías teóricas centrales del trabajo de Cebrelli se pueden entender como: 
representaciones nodales: construcciones con aptitudes para referir, que permiten articular 
la acción con el decir, se relacionan con una ideología y posibilitan procesos de adscripción 
identitaria de un grupo. Las representaciones son nodales en tanto se constituyen en 
elementos constitutivos de la hegemonía que explican entre otros el tratamiento mediático 
de flagelos, como las muertes o que invisibilizan los conflictos. Las representaciones 
nodales articulan la experiencia de los grupos y de los sujetos religándolos sincrónica y 
diacrónicamente. Por su parte, las temporalidades complejas, se constituyen en espesores 



esperanzadora muestra de alegría de niños en trabajo fotográfico a partir de un 

programa gubernamental llevado a cabo en Salta en 2014. 

 

Dado que el propósito de esta tesis sería desbordado por estos estudios, en este 

apartado solo se revisará la discusión desde dos autores: Por un lado, las 

propuestas de Carlos Del Valle (2009) en el sentido la interdependencia de la ley de 

contrarios y el salto cualitativo; y, por otro, los aportes de Rita Segato (2013) en el 

planteamiento que hace alrededor de los binarismos y dualismos. Ambos aportarán 

en la visualización de posibles nexos entre la comunicación de lo sagrado y la 

“Propuesta matricial de diálogo de saberes”, presentada en la segunda parte de este 

documento.  

 

Mientras Segato (2013), denuncia las afrentas eurocentradas convertidas en 

dualismos descalificadores, Del Valle (2009) propone posibles transformaciones 

desde dos leyes del materialismo dialéctico aplicadas a categorías propias de lo 

sagrado como la vida y la muerte, y los cambios en el estado de tales oposiciones. 

 

Esto nos pone en un lugar de reflexión sobre la situación y las percepciones actuales 

sobre binarismos tales como lo rural y lo urbano, en tanto cambios históricos en 

relación con sus manifestaciones iniciales al abrir la modernidad europea. En este 

 
que hacen resonar el eco de otros tiempos de historia.  Los pliegues, con formas de 
laberintos a manera metafórica, son imaginarios que se ocultan y silencian al plegarse y 
evidencian si se despliegan lo imaginable y decible; así cada instancia sociohistórica le 
agrega elementos semánticos, valores y estigmas a las representaciones nodales. 
 



sentido, no es lo mismo lo rural descrito como diferenciador de la modernidad, que 

lo rural de los tiempos presentes, y particularmente desde la concepción originaria 

de esta definición. 

 

Si bien es cierto que según Del Valle “los estudios interculturales y la comunicación 

intercultural surgen como parte de otros campos específicos: la comunicación 

interpersonal y la comunicación internacional” (Del Valle, 2009. P: 207), también es 

cierto que la difusión de las culturas originarias en el campo de la comunicación 

mestiza y occidental, cargan todo el peso de oposiciones como rural-urbano, 

premoderno-moderno, sagrado-secular, comunitarismo-individualismo.  

 

Teniendo en cuenta las oposiciones y ante la afirmación “no hay reivindicaciones y 

conflicto sin un juego dicotómico, sin un espacio binario; pues la utopía reivindicativa 

se desplaza, necesariamente, a través de referentes binarios” (Del Valle, 2009), el 

autor desarrolla una argumentación a partir de dos de las leyes de la dialéctica: la 

ley de la unidad y lucha de contrarios, por una parte; y por la otra, la ley de transición 

de la cantidad a la cualidad en el salto cualitativo.  

 

La ley de unidad y lucha de contrarios es el centro de la teoría del materialismo 

dialectico, en tanto asume que toda existencia conlleva internamente 

enfrentamiento entre dos características fundamentales opuestas, como la vida y la 

muerte, la luz y la obscuridad, etc.  Éstas características, aunque eurocentradas, 

dialogan con la cosmovisión originaria, iluminando los modos en los que opera la 

comunicación de lo sagrado en los pueblos participantes en este trabajo. Un ejemplo 



de ello podría ser dar a luz a una nueva vida, práctica que se hace tradicionalmente 

de cara al oriente; mientras que sacar un cuerpo sin vida se hace hacia el occidente, 

con la orientación contraria a la primera práctica. Tales dinámicas mantienen la 

conexión cósmica, y se podrían comprender desde las categorías mencionadas. 

 

Por otra parte, como todo movimiento, el salto cualitativo es el resultado de la lucha 

de elementos contrarios y supone la resolución de una contradicción, que da lugar 

a una nueva realidad, en la cual se representa un avance en el desarrollo de la 

naturaleza. El salto cualitativo no supone el mero cambio de una cualidad por otra, 

sino por otra que supera, de alguna manera, a la anterior.” (Bonilla Ruiz, 2014)  

 

En este punto viene bien la reflexión de Segato (2013) cuando opone el binarismo 

de la modernidad eurocentrada, a la dualidad del mundo aldea, y explica que lo 

binario plantea valores siempre referidos a la superioridad ultramarina, de 

suplemento, de subalternidad, de desiguales: primitivo-civilizado, tradicional-

moderno, occidente-oriente, mágico/mítico-científico, racional-irracional. En esa 

perspectiva, la otredad constituye problemas y solo deja de serlo neutralizándola o 

conmensurándola.  

 

En contraste, la dualidad del pueblo o aldea latinoamericano es de complemento 

del otro, es variante de lo múltiplo, disponibilidad de tránsito, de circulación entre 

posiciones. En estas dualidades se está hablando de características que hay que 

tener en cuenta a la hora de reconocer lo sagrado originario, no solo como mágico, 

descalificado frente a lo científico o lo racional en oposición con lo irracional. Es 



quizá en este lugar donde pueden estar ubicadas características no racionales de 

la comunicación originaria de lo sagrado. 

 

Por otra parte, tal como afirma Del Valle (2009. P 12) “…queda claro en la oposición 

urbano/rural de Redfield donde lo urbano es heterogéneo, cambiante y secular –

bienes preciados de la modernidad- y lo rural es concebido como homogéneo, 

estable y sacralizado.”. Estas tres características de la ruralidad, muestran la 

disposición a las que se han atenido los cambios estructurales de concepción de la 

ruralidad, que marca otras epistemologías.  

 

Así, por ejemplo, es posible ver a un representante Kankuamo en Estocolmo, no en 

calidad de ser exótico de las épocas coloniales, sino con la participación de su 

palabra en la discusión sobre la situación de los pueblos originarios en el planeta, 

como su representante. Y aunque esto no implique su reconocimiento como igual, 

y esté más bien enmarcado en la participación desde las ciudadanías diferenciadas, 

es una muestra de los posibles cambios que plantea la oposición, que tiene también 

otros quiebres, como la búsqueda citadina de lo rural en las ecoaldeas3, o incluso 

innumerables iniciativas de resurgimiento de prácticas comunitarias en medio de las 

dinámicas cotidianas de las grandes ciudades. 

 

 
3 Las ecoaldeas consisten en comunidades preferiblemente rurales, compuestas por 
personas que vivían en ciudades y que optan por girar hacia el campo con principios y 
prácticas en torno al respeto a la naturaleza, autosostenibles, con seguridad alimentaria, 
utilizando energías limpias, cultivos orgánicos y construcciones bioclimáticas. 



Los contrarios por su parte, identificados en el pensamiento occidental, para 

invisibilizar a los pueblos originarios y localizados también por Del Valle en rural-

urbano, premoderno-moderno, sagrado-secular, comunitarismo-individualismo- se 

vuelven, según el autor, posturas hacia búsquedas y apariciones posteriores, 

debidas a los saltos cualitativos entre opuestos. Por lo tanto, se entenderá que la 

interculturalidad en esta investigación, puede ser una de estas manifestaciones, y 

se retomará, por su naturaleza, en la tercera perspectiva de esta revisión.  

 

Las dualidades de Segato (2013), se tendrán en cuenta en la Propuesta matricial, 

en tanto posibilidades de transición y complemento, o circulación de posiciones que 

den posibilidades de interacción. 

 

En esta segunda tendencia de criticidad y debate por el reconocimiento de los 

pueblos originarios, también es de la mayor importancia la afirmación de Segato 

(2013, p, 49): “…fueron los dilemas de un escenario muy complejo que demandó la 

puesta en práctica de una antropología contenciosa los que me condujeron a sugerir 

los términos pueblo como sujeto de una historia en lugar de cultura; pluralismo 

histórico a cambio de relativismo cultural; e inter-historicidad para substituir 

interculturalidad”.  

 

Apoyada en estas precisiones, que trascienden la semántica en la intencionalidad 

de la tesis, se tiene en cuenta el término pueblos como sujetos de la historia, en 

lugar de culturas indígenas. Y respecto al concepto de inter-historicidad, usado en 

lugar de interculturalidad, se tomará como sinónimo, en tanto facilite el desarrollo 



de la propuesta de diálogo de saberes, ya anunciada. Tal decisión también se toma 

también al comprender la necesidad de renombrar algunas categorías de análisis 

desde las fuentes empíricas de la investigación, tal como asegura uno de los 

participantes: “…nosotros, en lugar de ciudadanía, hacemos construcción de 

pueblo…” (G, T2: p 3).   

 

3.2.3 Tercera perspectiva: Diálogos con saberes ancestrales 

 

Se pueden ubicar en una tercera tendencia, los estudios que permiten fundamentar 

o, se vinculan más estrechamente con la comunicación de lo sagrado de pueblos 

originarios.  

 

Con este propósito, en primer lugar, se retoma la necesidad de reinterpretar lo 

cultural occidental en el concepto de interculturalidad, para girar la focalización de 

la comunicación originaria en sintonías no asimétricas hacia los estudios que 

trabajan diálogos de saberes. En segundo lugar, se hace la distinción entre estudios 

centrados únicamente en experiencias de aplicación de saberes ancestrales de los 

pueblos indígenas para los mismos pueblos y, aquellos estudios que siendo más 

escasos, proponen tomar características como la comunicación originaria de lo 

sagrado, para vincularlas a propuestas que se pueden utilizar tanto en ámbitos 

mestizos, como en occidentales y aborígenes. 

 



3.2.3.1 De la comunicación intercultural al diálogo de saberes 

 

Transitar de la comunicación intercultural al diálogo de saberes, es posible en 

términos de Millan (2010), quien propone las ecologías de saberes, la práctica de la 

interculturalidad no colonizante, las experiencias de síntesis colectivas orientadas a 

la autodeterminación, las experiencias de economías solidarias y la práctica de 

lógicas de reciprocidad, como algunos referentes para pensar hoy de una nueva 

manera a la comunidad humana y sus caminos, que se entienden en sí mismas 

como interacciones comunicativas.  

 

En esta tercera perspectiva se enmarca el interés de este capítulo, puesto que la 

“Propuesta matricial con lógica de diálogo de saberes” que se propone en la 

segunda parte del escrito como hallazgo principal de la investigación, se fija más en 

la construcción de relaciones con características de florecimiento multidireccional, 

de no-violencia, comprensión, resignificación y actualización.  

 

Luykx (1999), matiza el concepto de interculturalidad, situándolo en tres momentos: 

el objetivo, el desafío y el encuentro. En primer lugar, el objetivo de la 

interculturalidad buscaría los orígenes y dinámicas de opresión cultural, ya que 

asume que todos hemos sido colonizados en lo ideológico y lo práctico; sin 

embargo, la identificación de estructuras, actitudes y prácticas de dominación, 

considera el autor se puede transformar en oportunidad y herramienta de 

construcción conjunta de nuevas realidades. El desafío tiene que ver entonces con 



plantear interrogantes sobre las propias concepciones, nociones, prácticas y 

acciones de y frente al que nombramos como el otro. 

 

En este sentido, se sugiere la necesidad de convertir la relación “yo/otro” o 

“nosotros/ellos”, en una relación donde prevalezca la importancia de la subjetividad 

del interlocutor, es decir en una relación “yo/tu”; y afirma que el encuentro 

intercultural ha de ser un encuentro contextualizado, que se aleja de la “tolerancia”4 

y de la diversidad, y se acerca más bien al análisis de los mecanismos de poder que 

afectan “fronteras nacionales, culturales, sexuales, étnicas” (Luykx, 1999. p. 7) 

 

Teniendo en cuenta estas miradas a la interculturalidad y las ya revisadas en la 

segunda tendencia, particularmente con Segato y Del Valle, se ubica el interés de 

este capítulo en una dinámica aún más propositiva5 de creación de opciones 

comunicativas novedosas desde el diálogo de saberes, que no se suscriben a la 

polarización entre comunicación occidental y comunicación originaria, ni a las 

oposiciones entre la identidad o culturas nativa y mestiza, ni a las relaciones de 

dominación sumisión, en últimas al manejo del poder y los importantes análisis 

críticos sobre la colonización.  

 

 
4 Para Speiser (1999) “en el contexto latinoamericano no conviene emplear el término de 
tolerancia, ya que éste, por su misma raíz latina, evoca el sentido de aguantar…” en lugar 
de respetar. 
5 López (2001) considera que la interculturalidad se constituye como una categoría 
propositiva, en tanto su meta es la vinculación de las diferencias, pero no su desaparición.  



Este trabajo sitúa más bien la reflexión en posibles intercambios y acercamientos 

dignos, donde tales relaciones en lo político y lo comunicativo, puedan ser telón de 

fondo de la propuesta frente a concepciones y prácticas impuestas en el devenir 

histórico de nuestras sociedades, más que en la vía de discusión o denuncia en la 

búsqueda de armonización. 

 

Por ello, el salto cualitativo que da pasos hacia un nuevo horizonte civilizatorio, 

tendría que iniciar con la idea de un mundo donde quepan muchos mundos6, 

completada por la idea de que ninguno de estos mundos domine a los otros, 

propuesto por Del Valle. Ello nos llevaría, con suerte, a una idea de comunidad, no 

porque nos “pertenezca” algo en común, algo que poseemos al estilo del 

comunitarismo/individualismo, o que se corresponda a una época o a otra en el 

sentido de lo premoderno/moderno, ni por que creamos o no en existencias 

trascendentales en la dualidad de lo sacro y lo secular; sino porque tenemos una 

obligación común y compartida, un don irrenunciable, que es la responsabilidad por 

el otro (Espósito, 2009). Se trata entonces, a la manera de (Arendt, 2005), de 

entender la comunidad como “el amor por el mundo”.  

 

 
6 La expresión por un mundo en el que quepan muchos mundos es “…una de las 
reivindicaciones principales del Ejercito Zapatista de Liberación Nacional, es la de la 
creación de un Estado plural que incluya también a las minorías, otorgue a los indígenas 
derechos plenos de ciudadanía y les acepte en su diversidad. Se puede decir que la 
concepción poética del subcomandante Marcos refleja este ideal de un mundo plural. En su 
universo «literario» coexisten discursos de diferente procedencia, sin tensiones, uno al lado 
de otro. Sus textos tienen un doble anclaje en el terruño y en el mundo global, y se pueden 
considerar posmodernos, abiertos a todo tipo de retóricas y lenguajes”, según Anita Horat 
(2006: 107) 



Posicionamientos resistentes al hecho del capital7, como los presentados hasta 

aquí, desde un eclecticismo radical, pretenden construir nociones de equilibrio, que 

ya se asoman en los llamados “derechos de la naturaleza”, manera propiamente 

moderna de restituir su encantamiento. Al decir se asoma, se expresa justamente 

que desde mediados del siglo XX han ido aparecido alertas institucionales y 

jurídicas a la manera moderna, frente a la actitud depredadora de occidente, desde 

la política por ejemplo, con partidos verdes o con prácticas ambientalistas formales 

e informales.  

 

De esta forma, los reconocimientos en algunas legislaciones como derechos a la 

naturaleza o al agua, siendo expresiones modernas, al pensar en eclectisismo 

radical se proponen como opciones a tener en cuenta en tanto políticas públicas 

que abren posibles grietas, que permiten rasgar las dinámicas presentes, para hacer 

búsquedas más equilibrantes. Se reconoce, sin embargo que estos hechos no son 

suficientes para lograr cambios más radicales, por lo cual en esta tendencia se 

prefiere recoger aquellas posturas que se distancian de lo intercultural y se detienen 

en el diálogo de saberes. 

 

3.2.3.2  El diálogo de saberes 

 

 
7 Entendido el capital como centro y principal movilizador de la filosofía, la economía y la 
política en occidente, llamado capitalismo por Marx en su libro El Capital (2000) 



Los trabajos agrupados en el diálogo de saberes, explorados en la ocasión del 

presente capítulo, tienen en cuenta la definición anunciada por Rodolfo Kusch 

(1977, citado por Mejía, 2016): 

 

“…la posibilidad de enunciar el mundo propio, reconociéndolo, valorándolo 

en su carácter contradictorio, haciendo realidad una intraculturalidad en 

donde aclaro y enuncio mi mundo desde el pre-supuesto de una 

equivalencia entre cosmogonías con su expresión de múltiples saberes y 

las cosmogonías como expresión de conocimientos y saberes disciplinarios 

y disciplinados.  

 

Es importante esta definición para la propuesta de esta tesis, en tanto tiene un 

componente específico destinado a la voz de los pueblos sobre la comunicación de 

lo sagrado, que en palabras de Kusch sería la enunciación del propio mundo; pero 

no solo se pretende respetar la diferencia, sino que propone también aprender 

desde allí combinando posibilidades de otras culturas, lo cual nos pone en el lugar 

de la multiplicidad de saberes alrededor del tema.   

 

En ese mismo sentido, Gladys Acosta (2016) sugiere cinco aspectos del diálogo de 

saberes, desde la óptica política y estética, que nos ayudan a caracterizar lo que 

entenderemos en este sentido. Para la autora el diálogo de saberes cambia la 

desjerarquización por la solidaridad y la colaboración, se fundamenta en posturas 

epistémicas, gnoseológicas y antropológicas que utilizan la transdisciplinariedad y 

reclaman racionalidades ampliadas, utiliza plataformas metodológicas participativas 

y dialógicas, incluye decisiones éticas dispuestas al reconocimiento respetuoso del 



otro y, contiene orientaciones estéticas en íntima conexión con la dimensión política, 

que se han visto plasmadas en movilizaciones con estéticas de resistencia, 

disidencia y resiliencia.  

 

Así, los estudios recogidos en esta perspectiva, y que serán retomados con 

profundidad en la “Propuesta matricial de dialogo de saberes” del siguiente capítulo, 

tienen como base fundamental aspectos como los saberes ancestrales, las 

estructuras cosmogónicas, la relación con la tierra, la recreación identitaria y la 

recuperación de memoria histórica, que alientan la creciente inclusión de estudios 

que contienen temáticas relativas a rituales, medicina tradicional, artesanía local, 

expresiones artísticas y construcciones narrativas propias, así como modos 

específicos de relacionarse socialmente (Rodríguez, s.f.; Podestá, 1993; De La 

Peña, 2002; León, 2003; Williamson, 2004; Diez, 2004; Pancho, 2004; Baronnet, 

2009; López, 2009, Crespo y Vila, 2014; Comboni y Juárez, 2013; Jiménez, 2009). 

 

Además, dentro de esta última perspectiva, y como resultado de la indagación en 

territorio y de la posterior reflexión teórica de proceso investigativo y práctico ( Plaza, 

Campuzano y Espinel, 2009-2010; Plaza y Campuzano, 2009- 2016; Plaza, 

Campuzano y Gutiérrez, 2017-2018), se han logrado aproximaciones que exponen 

una traducción conceptual de comunicación desde el pensamiento de los pueblos 

originarios Kogui y Kankuamo principalmente, aunque también se han incorporado 

otros elementos de los pueblos originarios del centro y del norte de Colombia. Es 

necesario insistir en que más allá de equiparase en acepción, en concepción o en 



configuraciones de hábitat, se abrió un lugar al reconocer y reconocerse, en lo que 

corresponde con las apuestas ético-políticas del diálogo de saberes. 

 


