
Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

1



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

2



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

3

Autores
Aura Isabel Mora
Atawallpa Oviedo Freire, Andrés Avella, Elisa 
Vega Sillo, Catalina Campuzano Rodríguez, 
Fredy Simbaña Pillajo, Jorge Helberth Sánchez, 
Jeannette Plaza Zuñiga, Omar Felipe Giraldo, 
Patricia Lora y Rigoberto Solano Salinas

Corrección de estilo
XXXX
Diseño y diagramación
Sandra Milena Rodríguez Ríos

Impresión
Xpress. Estudio Gráfico y Digital S.A.S.

Impreso en Colombia – Printed in Colombia
Primera edición: 2020
200 ejemplares

Corporación Universitaria Minuto de Dios - 
UNIMINUTO
Calle 81 B No. 72 B - 70 
Bogotá D.C. - Colombia 
2020

Presidente del Consejo de Fundadores
P. Diego Jaramillo Cuartas, cjm

Rector General Corporación Universitaria 
Minuto de Dios - UNIMINUTO
P. Harold Castilla Devoz, cjm

Vicerrectora General Académica
Marelen Castillo Torres

Rector Sede Principal
Jefferson Enrique Arias Gómez

Directora General de Investigaciones
Amparo Vélez Ramírez

Vicerrectora Académica Sede Principal
Nelson Iván Bedoya Gallego

Director de Investigación Sede Principal
Alirio Raigozo Camelo

Directora General de Publicaciones
Rocío del Pilar Montoya Chacón

Decano Facultad de Ingeniería
John Camilo Cifuentes Taborda

FICHA CATALOGRÁFICA
At L. Catentem egeriorum averora remquam mor inte dem intis publium ego nosulinte, consult 
iamque aus virit. Cupionium Palictusquam perferdiem efex nocum nores res ex nor iaediemneri 
cleri ia denducte revitervil vilium opubliis, que alicato remprarit porartem acriti intin diciam publin 

revis obsentiam et peres consimovit atique patil haceris ac vius iam re co esi st iam que coriondiu 
veri tamperfec res perfec iaes inatandelie cupicas Ahalern iquonsil tustendios, publicaedin in viris; 

iampons menesso ludamdius; Catiam igilica tritin ta det vidium viviu mum. Satus accipti, publi 
sendum tum a confex num tam ne tam intem Rompectum tam ommoentius vit; C. Iciendeore omnos 

caeticae ta consulibefac viritilicae cri ignovem henducturbit incesse que ade pero cuperit furobus 
venam en sperior halis, con vis, nont. Ahacrim aximis.

Abemortius. Dampopo publii pris iurbis etra? Eber hucon viu sus, C. Mul us, maximei sent? Ori 
prei clego pessena tilibus civitea vastis con at gratrus cricati aessent, us bonte, quam halat virte 

estraesces opoenis vem in perum tem me telabem hostem halatqua retrac ta, Patus inam

® Reservados todos los derechos para la 
Corporación Universitaria Minuto de Dios - 
UNIMINUTO. La reproducción parcial de esta 
obra, en cualquier medio, incluido el electrónico, 
solo se puede realizar con el permiso expreso 
de los editores. Los textos son responsabilidad 
del autor y no comprometen la opinión de 
UNIMINUTO.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

4



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

5

INDÍCE

Prólogo 7
Introducción 13

Capítulo 1. Buen vivir, convivir en armonía: paradigma no capitalista
Aura Isabel Mora

25

Capítulo 2. El desmoronamiento de la creencia en el Estado: buen vivir 
y autonomía de los pueblos
Omar Felipe Giraldo

55

Capítulo 3. Caminando de la mano de otros buenos vivires en el su-
reste Mexicano: del lekil kuxlejal a diversas prácticas de 
construcción de otros mundos posibles 
Rigoberto Solano Salinas

87

Capítulo 4. Miradas comunitarias del sumaq kawsay en el Athun Ayllu 
Amarete 
Elisa Vega Sillo

141

Capítulo 5. Buen vivir: primer pensamiento propio de Interamérica
Atawallpa Oviedo Freire

153

Capítulo 6. Revitalización cultural después del Machakutik para el buen 
vivir comunitario y educativo
Freddy Simbaña Pillajo

175

Capítulo 7. Un marco para pensar las transiciones a otros mundos 
posibles
Jorge Helberth Sánchez, Andrés Avella, Patricia Lora

211

Capítulo 8. Vivir con dulzura: el mundo panandino y la comunicación 
cósmica
Jeannette Plaza Zúñiga, Catalina Campuzano Rodríguez

245

Conclusiones 279



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

6

Lista de Figuras

Figura 1.1. Comunidad de la nación Kallawaya 42

Figura 1.2. Poblado de la nación Kallawaya 45

Figura 1.3. Taller. Autoridades de la nación Kallawaya 49

Figura 8.1. Mapa Linea Negra 251

Figura 8.2. La rana cósmica 254

Figura 8.3. Alegoría de la limpieza de un ojo de agua 256

Figura 8.4. Representación gráfica de la autosimilitud simple 260

Figura 8.5. Originario identificando la correspondencia entre el filo 
de la montaña y el equinoccio 260

Lista de Tablas

Tabla 1.1. Características de los paradigmas occidentales y del paradigma 
Abya Yala

34

Tabla 1.2. Elementos del paradigma del convivir en armonía 50

Tabla 2.1. Cambios en el discurso político 60

Tabla 2.2. De las necesidades a las funciones sociales 79

Tabla 7.1. Marcos teóricos y de acción del Sur y del Norte globales 222

Prólogo

Una parte considerable de quienes pretenden superar 
este sistema hace hincapié en construir o diseñar 
“alternativas”: al capitalismo, al neoliberalismo, al 

cambio climático, a la crisis hídrica, a lo que se pueda imaginar. 
Estoy convencido que ese no es el camino, ya que supone delinear 
un cuerpo de ideas que luego serán aplicadas en la realidad concreta, 
por personas que no tienen la menor intención de poner en riesgo su 
situación personal, desde una vida confortable hasta la integridad 
física. Algo así nunca ha funcionado en la historia y no es plausible 
que puede hacerlo ahora.

Falta nos hace, y de modo urgente, vivir de otro modo, 
relacionarnos de maneras distintas, con base en la reciprocidad, la 
ayuda mutua, el hermanamiento y el trabajo comunitario, prácticas 
que los pueblos originarios denominan minga y ayni, entre otras. Esto 
implica colocarnos lejos de los modos coloniales y patriarcales, del 
consumismo depredador y de la acumulación de bienes materiales. 
Para dar ese paso no es necesario un cuerpo teórico racional, con una 
lógica interna implacable. Transformarnos creando otros mundos, 
no es cuestión de teorías, sino de afectos y sentimientos, de voluntad 
y decisión para afrontar los inevitables riesgos que conlleva.



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

7

Prólogo

Una parte considerable de quienes pretenden superar 
este sistema hace hincapié en construir o diseñar 
“alternativas”: al capitalismo, al neoliberalismo, al 

cambio climático, a la crisis hídrica, a lo que se pueda imaginar. 
Estoy convencido que ese no es el camino, ya que supone delinear 
un cuerpo de ideas que luego serán aplicadas en la realidad concreta, 
por personas que no tienen la menor intención de poner en riesgo su 
situación personal, desde una vida confortable hasta la integridad 
física. Algo así nunca ha funcionado en la historia y no es plausible 
que puede hacerlo ahora.

Falta nos hace, y de modo urgente, vivir de otro modo, 
relacionarnos de maneras distintas, con base en la reciprocidad, la 
ayuda mutua, el hermanamiento y el trabajo comunitario, prácticas 
que los pueblos originarios denominan minga y ayni, entre otras. Esto 
implica colocarnos lejos de los modos coloniales y patriarcales, del 
consumismo depredador y de la acumulación de bienes materiales. 
Para dar ese paso no es necesario un cuerpo teórico racional, con una 
lógica interna implacable. Transformarnos creando otros mundos, 
no es cuestión de teorías, sino de afectos y sentimientos, de voluntad 
y decisión para afrontar los inevitables riesgos que conlleva.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

8

Hace algo más de una década, en la periferia de Santa Cruz de 
la Sierra (Bolivia), conocí al entonces vicepresidente de la Central 
Ayorea Nativa del Oriente Boliviano. Se trata de un hombre joven
y corpulento, de nombre Subi, perteneciente al pueblo Ayoreo, 
nómadas de tierras bajas asentados en el Chaco boliviano y para-
guayo. Fueron contactados recién en 1940 por misioneros católicos 
y evangélicos a requerimiento del Gobierno boliviano, que estaba 
empeñado en la construcción de un ferrocarril para alfombrar 
el avance de la explotación de petróleo y de la ganadería. En 
consecuencia, apenas quedan unos tres mil ayoréode, todos ellos 
sedentarios sin territorio propio.

Ante la pregunta sobre las características de su pueblo, hilvanó 
una historia familiar vivida poco antes con sus vecinos. “Jonatan 
compró un tractor para cultivar sus tres hectáreas con maíz, con 
la esperanza de venderlo y ganarse buen dinero. Con ansiedad 
esperaba el momento de levantar la cosecha. Cuando llega el día, 
sin decirle nada, su padre invita a toda la familia, a los vecinos y a 
los amigos para levantar juntos la cosecha al viejo estilo, trabajando 
y celebrando. Durante el trabajo reparten el maíz entre todos los 
presentes como suelen hacer los ayoreos. Al final de la jornada, 
entre todos consumieron dos hectáreas. A Jonatan le quedó solo una 
hectárea. Llora de rabia por la actitud de su padre”.

Subi deja que un largo silencio se encargue de “explicar” lo 
evidente. En su propia familia habían quedado enfrentados dos 
modos de vida: el de la acumulación y el del “buen vivir”, el del 
progreso individual y el de la reciprocidad y el reparto de bienes. 
Por supuesto que Subi no menta el buen vivir, porque su modo de 
pensar/actuar está muy lejos de conceptualización alguna. Pero sabe 
y siente de qué se trata.



9

Prólogo

Hay miles de ejemplos a mano de gentes que han sido capaces 
de vivir de otros modos. ¿De dónde salen sus pensamientos? 
Constantino Lima, quien “redescubrió” la whipala y es uno de los 
creadores de la corriente política conocida como katarismo, lo ex-
plicó sin vueltas en un comedor de El Alto: “Mis ideas no provienen 
ni de la derecha ni de la izquierda. Vienen por mi padre, por mi 
madre, y la trasmisión verbal de los abuelos, tatarabuelos; pero 
también las pajas hablan, los árboles hablan, los ríos hablan, las 
rocas hablan, en fin, los animales nos hablan, los apus, los chullpas 
hablan. De niño escuchaba la naturaleza”.

Es necesario y urgente colocar el buen vivir en su lugar, 
ponerlo nuevamente de pie porque las academias y las izquierdas 
lo han puesto patas arriba, como si fuera una teoría que prescribe 
comportamientos y formas de actuar, casi como un manual de auto-
ayuda. El buen vivir no tiene la menor relación con los modos capi-
talistas y coloniales que ponen el centro en la economía y los bienes 
materiales o en la acumulación de riquezas y el desarrollo. Buen 
vivir no es vivir mejor si por ello se entiende tener más objetos, 
sino vivir en armonía con todos los seres, humanos y no humanos. 
Porque lo que necesitamos es una vida digna, capaz de reproducirse 
y perpetuarse manteniendo los equilibrios que la hacen posible.

No me corresponde explicar de qué se trata, porque allí están los 
pueblos originarios para enseñarlo a través de sus vidas cotidianas, 
y en este libro hay varios textos interesantes que abundan en ello 
desde miradas diversas. Rescatar el buen vivir de las garras del Estado 
y de la izquierda electoral y estadocéntrica es uno de los méritos 
mayores de los trabajos que se despliegan en las páginas siguientes. 
Recuperar la vida sencilla, que esos sectores identifican con pobreza 
porque no gira en torno al consumo, es tarea urgente tanto para 
salir del capitalismo como para evitar una catástrofe ambiental, o 
una guerra nuclear, a las que nos conduce el caos sistémico en curso.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

10

A mi modo de ver, el buen vivir ha sido cooptado y neutralizado 
por el mercado y el Estado, a través de su institucionalización y 
codificándolo en leyes y constituciones. Así como el mercado es 
capaz de integrarlo todo para convertirlo en mercancía, desde la 
imagen del Che hasta la espiritualidad popular, el pensamiento 
crítico hace una operación similar: adopta fragmentos e ideas de los 
pueblos originarios para incorporarlos a su modo de hacer, aunque 
en el camino se deformen de tal manera que terminen perdiendo 
toda relación con sus matrices originarias.

Este modo de operar consigue “hacer como” si se abrieran nuevos 
horizontes, ofreciendo a los militantes de la izquierda una supuesta 
renovación del pensamiento crítico. Semejante pragmatismo ayuda, 
o eso creen, a salir del atolladero y a disimular los evidentes fracasos 
de los gobiernos progresistas. La estatización del buen vivir ha sido 
una obra maléfica del progresismo en su versión “socialismo del 
siglo XXI”. El progresismo, fuera de discusión, ha hecho bastante 
más por los sectores populares que los conservadores neoliberales, 
por mucho que lo podamos criticar. Sin embargo, la operación de 
apropiación del buen vivir, entre otras en las que podemos incluir 
la noción de socialismo, implica un daño mayor y de larga duración 
para el proyecto emancipatorio. De ahí la urgencia del rescate.

En primer lugar, no creo que sea necesario traducir las for-
mas de vida y los pensamientos andinos en clave de la racionalidad 
moderna/occidental/capitalista, operación que resulta imposible 
sin deformar y neutralizar la originalidad y la creatividad de lo 
andino. La traducción es un arte, no una operación científica. En 
ese arte, tenemos algunos maestros, como los subcomandantes 
zapatistas Moisés y Galeano, ya que los mapuches, por ejemplo, son 
tan ajenos a la cultura hegemónica que no tienen el menor empeño 
en traducirnos nada, quizá porque no se consideran parte de ningún 
Estado nación.



11

Prólogo

En este arte de tejer lenguas y culturas, podemos inspirarnos en 
el magnífico José María Arguedas, quien para traducir lo quechua 
al castellano dejó su vida y su salud en la creación de una literatura 
completamente nueva. Tan nueva que la izquierda de la época no 
pudo comprenderla y, en su peor versión eurocéntrica, la despachó 
como “provinciana”. Arguedas era un hombre de dos mundos, piel 
blanca y corazón indio, quizá por eso vivió al borde del abismo, 
y se desbarrancó, dejándonos un legado que aún cuesta reconocer y 
adoptar. Pero, ¿puede crearse algo nuevo sin poner en juego la piel 
y en el calorcito del confort?

Aunque la personalidad de Arguedas fue tan excepcional como 
su vida, tenemos algunos ejemplos que enseñan la posibilidad de 
ir más allá de pensamientos y actitudes coloniales, incluso entre 
las izquierdas y los varones blancos de ascendencia europea. Para 
pensar en un sentido emancipatorio, en el ocaso de la civilización 
occidental, es más productivo el barro pegado a nuestros pies que 
la comodidad del escritorio; mientras el segundo nos conecta con las 
pesadillas del sistema, el primero puede abrirnos a sentimientos li-
bertarios. Quienes no somos originarios y estamos moldeados por 
la cultura colonial/capitalista/patriarcal, podemos hacer el ejercicio 
de humildad, como tantos otros lo han hecho, de dejarnos permear 
para comprender aquello que no está inscrito en los códigos 
heredados. Bruno Traven y Pierre Clastres son dos buenos ejemplos 
de esa posibilidad, que pasa siempre por salirnos de nuestra zona de
confort para empaparnos de realidades que nunca terminamos 
de conocer, pero que podemos nombrar como “desalienaciones 
colectivas”, siguiendo a la amauta Silvia Rivera Cusicanqui.

Con el buen vivir ha sucedido algo similar que con las Tesis sobre 
la historia de Benjamin: fueron interpretadas según los cánones del 
pensamiento hegemónico. En su octava tesis, nos dice que la tarea 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

12

del día consiste en “promover el verdadero estado de excepción”, 
porque esa actitud “mejorará nuestra posición en la lucha contra 
el fascismo”. En una situación en la que su vida estaba en peligro, 
cuando todas sus certezas se habían rendido, Benjamin nos ilu-
mina al asegurar que solo si aprendemos a vivir a la intemperie, 
por fuera de las protecciones estatales, obtendremos los recursos 
éticos, organizativos y políticos para enfrentar al enemigo. Es una 
invitación a revolucionar nuestra cultura política, a salirnos de los 
paraguas institucionales.

No tengo la menor duda de que los sujetos del pensamiento 
crítico son los pueblos originarios en movimiento y los afrodescen-
dientes. Los ejemplos anteriores solo pretenden mostrar que, aún 
quienes no pertenecemos a esos mundos, podemos mudar nuestras 
actitudes en comprensión y humildad, al igual que deberíamos 
hacer los varones ante la emancipación de las mujeres. No es una 
cuestión teórica ni moralista, sino rigurosamente pragmática: es 
en esos pueblos donde anida la capacidad de sacrificio que hemos 
perdido en el conformismo de la vida a la sombra del Estado y que 
el buen vivir nos invita a redimir.

Raúl Zibechi

Montevideo, mayo de 2019

Introducción

Buen vivir / vivir bien: entre crisis política y polifonía de 
voces subalternas y de movimientos sociales 

Cuando iniciamos la investigación Comunicación para 
el buen vivir en América Latina (Abya Yala): hacia una 
construcción de diálogos interculturales, teníamos la idea 

de estar tras la búsqueda de los horizontes filosóficos y políticos de 
los pueblos originarios, pero nos encontramos con diversas formas 
de ver la propuesta del buen vivir, más allá de la herencia ancestral. 
El proyecto de investigación se propuso seguir la pista del buen vivir 
en tres países de América Latina, dos de ellos con un componente 
político muy alto, Bolivia y Ecuador —países que habían integrado 
los preceptos del buen vivir a sus constituciones políticas y, por 
ende, a la vida del común—, y México, específicamente en Chiapas, 
en la Ciudad de San Cristóbal de las Casas, donde los zapatistas 
han construido un ejemplo de proceso de resistencia a partir de 
una convivencia autónoma. Al llegar a nuestros territorios de inda-
gación, nos encontramos con contextos mucho más complejos de los 
que habíamos avizorado: Bolivia, Ecuador y México se encontraban 
en la revoltura de emociones políticas con cambios de presidentes 



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

13

Introducción

Buen vivir / vivir bien: entre crisis política y polifonía de 
voces subalternas y de movimientos sociales 

Cuando iniciamos la investigación Comunicación para 
el buen vivir en América Latina (Abya Yala): hacia una 
construcción de diálogos interculturales, teníamos la idea 

de estar tras la búsqueda de los horizontes filosóficos y políticos de 
los pueblos originarios, pero nos encontramos con diversas formas 
de ver la propuesta del buen vivir, más allá de la herencia ancestral. 
El proyecto de investigación se propuso seguir la pista del buen vivir 
en tres países de América Latina, dos de ellos con un componente 
político muy alto, Bolivia y Ecuador —países que habían integrado 
los preceptos del buen vivir a sus constituciones políticas y, por 
ende, a la vida del común—, y México, específicamente en Chiapas, 
en la Ciudad de San Cristóbal de las Casas, donde los zapatistas 
han construido un ejemplo de proceso de resistencia a partir de 
una convivencia autónoma. Al llegar a nuestros territorios de inda-
gación, nos encontramos con contextos mucho más complejos de los 
que habíamos avizorado: Bolivia, Ecuador y México se encontraban 
en la revoltura de emociones políticas con cambios de presidentes 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

14

y en el contexto del giro de gobiernos llamados “progresistas” o “de 
izquierda” a gobiernos de derecha. Estos cambios políticos influen-
ciaban de manera drástica las trasformaciones en los discursos del 
buen vivir. 

Precisamente, la visita a Quito coincidió con la terminación del 
gobierno de Rafael Correa y el inicio del gobierno de Lenin Moreno. 
Durante el mandato de Correa, se introdujo el discurso del buen 
vivir en el escenario político a través de la Constitución del 2008; 
mientras que, en la primera etapa del gobierno de Lenin Moreno, 
en el 2017, se sacó este tema de la agenda política. En Ecuador, 
los políticos, intelectuales indígenas, académicos y personas de la 
comunidad no quieren hablar del buen vivir; parece que, a partir 
de la inclusión del término dentro de la política pública, el buen 
vivir se desgastó de tal manera que se convirtió en un término 
saturado que perdió el sentido y, con el cambio de gobierno, dejó de 
ser un horizonte político. Como lo señala Atawallpa Oviedo Freire 
en el capítulo quinto de este libro, titulado “Buen vivir: primer 
pensamiento propio de Interamérica”:

El nuevo buen vivir ya no es de racionalidad indígena, sino del 
pensamiento de la nueva izquierda […], fue restructurado por pen-
samientos provenientes de corrientes marxistas y surgió así un 
buen vivir de izquierda que recogía, por una parte, el pensamiento 
indígena, pero principalmente el pensamiento crítico de Occidente, 
donde hay, en algunos casos, diferencias irreconciliables.

Así las cosas, en su opinión, el buen vivir fue solo un discurso 
político, pero no estaba entre los verdaderos intereses de sus líderes 
políticos. El asunto es que ahora, en el gobierno de Lenín Moreno, el 
tema del buen vivir no es un aspecto del cual ocuparse.



15

Introducción

En Bolivia, a partir de la Constituyente del 2009, en la que 
por primera vez los indígenas tuvieron voz y voto, se reconoce la 
diversidad étnica del país y se parte de los postulados del buen 
vivir, que se convirtieron en emblema de la nueva Constitución, se 
dio el reconocimiento del pensamiento indígena en la construcción 
del país, en el liderazgo de Evo Morales y en el desarrollo de leyes 
importantes para las Américas y para el mundo, como la Ley 045 
de 8 de octubre de 2010, conocida como la Ley contra el Racismo 
y toda forma de discriminación; la Ley 071 de 2010, conocida como 
Ley de Derechos de la Madre Tierra; y la Ley 300 de 2012 o Ley 
Marco de la Madre Tierra y Desarrollo Integral para el Buen Vivir. 
Estas leyes generaron transformaciones para el país y fueron un 
referente importante para la región, además de mostrar una política 
pública de avanzada en el contexto político mundial.

Pero a nuestra llegada, el horizonte se había enrarecido, después 
del 21 de febrero de 2016, conocido como el 21F, cuando Evo Morales 
convocó a un referéndum constitucional en el que se consultó si 
se aprobaba o rechazaba su nueva postulación a la presidencia. Los 
resultados dieron por ganador al No, con el 51,3 % y como perdedor 
al Sí, con el 48,7 % de los votos. Aparecen, entonces, en 2018, debates 
y luchas jurídicas: por un lado, el presidente, que busca seguir en el 
poder y, por otro, el movimiento llamado 21F que, políticamente, 
busca hacer valer los resultados del referéndum, que pide se respete 
la decisión mayoritaria, y ante esta disputa, no se sabe qué pasará 
en el futuro con el proyecto político que se había consolidado 
alrededor del vivir bien. El 10 de noviembre de 2019 renuncia Evo 
Morales, luego que los militares le exigieran dejar el poder y, desde 
ese mismo día, al autoproclamarse como presidente Jeanine Añez, 
el país entra en una grave confrontación entre extremistas cristianos 
y pueblos originarios. 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

16

México, por su parte, eligió a un nuevo presidente durante 
nuestra visita, en medio de un gran descontento colectivo por la 
corrupción política— representada en buena medida por una ges-
tión muy cuestionada del presidente Enrique Peña Nieto—, así como 
por la violencia desenfrenada (tanto la común como la derivada del 
narcotráfico), sumada a una molestia generalizada con el statu quo 
de una sociedad golpeada por profundas desigualdades. Así, el 1 de 
julio de 2018, Andrés Manuel López Obrador obtiene una victoria 
con más del 53 % de los votos, en una votación histórica que, de paso, 
le da un vuelco al sistema político dominante y le otorga al nuevo 
presidente de centroizquierda, un amplio mandato para reformar al 
país. Esperanza de un gobierno progresista, para muchos; pero, para 
otros, un gobierno con más de lo mismo. 

En conclusión, atravesado por toda la coyuntura política, el 
buen vivir se había vuelto una categoría desgastada por el discurso 
político en los gobiernos de Bolivia y Ecuador. Las comunidades 
manifestaron abiertamente su opinión: “No queremos hablar de 
buen vivir, queremos hablar de convivir, de criar la vida, de con-
vivir en armonía” (A. Huaqui Zoto, comunicación personal, 13 de 
junio de 2018), por lo que en los tres países las críticas a sus gobier-
nos se expresan en la idea de seguir siendo gobiernos extractivistas 
y desarrollistas.

Este trabajo reconoce las disputas y tensiones alrededor del 
buen vivir y que es necesario seguir en un debate permanente sobre 
el tema, pero también reconoce sus potencias y nuevos rumbos 
alrededor de los movimientos sociales. 

En el primer capítulo “Buen vivir, convivir en armonía: un 
paradigma no capitalista”, se describe el funcionamiento del buen 
vivir en la cosmología andina, partiendo de la experiencia de la 



17

Introducción

nación Kallawalla y cómo esta produce la vida social y mantiene 
relaciones recíprocas con la naturaleza de la que hace parte fun-
damental. En ella, la premisa es convivir en armonía entre todos 
los seres del universo y el mundo está interconectado. Cabe aclarar 
que en la investigación no se ve a las comunidades indígenas de 
forma idealizada; son comunidades que también tienen sus difi-
cultades y, por obvias razones, también han tenido, unas más que 
otras, influencias y consecuencias del capitalismo, que han pro-
vocado explotación, patriarcado y consumismo; pero, asimismo, es 
preciso reconocer que son fuente de inspiración, como dice Arturo 
Escobar (2018), ya que han resistido más de quinientos años de 
explotación y saqueo, y aun así siguen protegiendo sus saberes y 
conocimientos, y se reinventan. El paradigma del buen convivir en 
armonía de los pueblos originarios hace parte de los procesos de 
transiciones y de movimientos que preservan la vida por encima 
del discurso hegemónico.

En el capítulo segundo, el profesor Omar Felipe Giraldo realiza 
una crítica al uso de la expresión buen vivir en ámbitos inesperados, 
develando que, detrás de esta inspiración, el buen vivir, cuando se 
introduce en la política, resiste un discurso solapado de progreso y 
desarrollismo —o, como él lo ha llamado, “neodesarrollismo”, visio-
nes que siguen ancladas al capitalismo y al crecimiento económico, 
contrarias al buen vivir. Por otro lado, enuncia las respuestas de las 
comunidades, colectivos y grupos que resisten fuera del Estado e 
inician una discusión acerca de cómo este es un rezago de la colonia 
y una infraestructura del capitalismo que no puede dar solución a 
los problemas contemporáneos. 

En el capítulo tercero, “Caminando de la mano de otros buenos 
vivires en el sureste mexicano”, Rigoberto Solano Salinas se pregunta 
cómo se producen los saberes y las prácticas locales que inspiran el 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

18

buen vivir en América Latina, a partir de diálogos interculturales 
para resignificar la comunicación-educación. A través de esta pre-
gunta, evidencia cómo un proyecto político de construcción de 
autonomías y ordenamiento de los territorios y la vida basado en 
ontologías y epistemes disonantes del sistema hegemónico occiden-
tal y capitalista reconoce de entrada que, además de nutrirse de los 
saberes profundos de los pueblos originarios, también lo hace del 
marxismo, así como del pensamiento ambiental y libertario.

En el capítulo cuarto, el lector encontrará las palabras de Elisa 
Vega Sillo, originaria de la nación Kallawaya de Bolivia, lideresa 
de procesos de despatriarcalización en su país. Ella nos presenta el 
trabajo titulado “Miradas comunitarias del sumag kawsay en Atjun 
Ayllu Amarete”, donde explica el significado el ayllu histórico del 
territorio ancestral de la nación Kallawaya, el más grande de catorce 
que se asientan dentro del municipio de Charazani. Desarrolla la 
visión de los miembros de su nación acerca del territorio, la vida 
cotidiana, la espiritualidad, las fiestas ceremoniales, la conservación 
de alimentos, las plantas medicinales y los ciclos de la producción. 

En el capítulo quinto, el intelectual Atawallpa Oviedo Freire 
nos presenta un recorrido, que muestra cómo, desde 1970 hasta el 
presente, se ha venido reconociendo el pensamiento andino como 
propio y genuino, que se ha vuelto fundamental para la epistemo-
logía en la actualidad. Asimismo, analiza las mixturas del buen vivir 
con el pensamiento crítico y propuestas de izquierdas alternativas. 

En el capítulo sexto, “Revitalización cultural después del 
machakutik para el buen vivir comunitario y educativo”, Freddy 
Simbaña Pillajo, investigador ecuatoriano, realiza un mapeo breve 
de hombres y mujeres de sabiduría en el Ecuador que han ejercido 
influencia en las prácticas culturales de los pueblos y nacionalidades 



19

Introducción

en el marco de la educación intercultural bilingüe, y desarrolla la 
perspectiva de las ideas centrales y reflexiones articuladas a la materia 
de Cosmovisión Andina, compartida en la Universidad Politécnica 
Salesiana con estudiantes indígenas y mestizos, desde el año 2009 al 
2016. Este trabajo incluye las concepciones de cultura, la etnicidad 
y las mentalidades operantes de la política, en el marco del tiempo 
cíclico de pachakutik —tiempo de cambio— de los años noventa, 
que, en la actualidad, se interpreta como el resultado de las luchas 
sociales que desde la época colonial han generado confrontaciones 
con los grupos de poder y el Estado ecuatoriano.

El capítulo séptimo, “Un marco para pensar las transiciones 
a otros mundos posibles”, es un trabajo de los investigadores de la 
Maestría de Paz, Desarrollo y Ciudadanía de UNIMINUTO, en el 
cual se desarrollan diferentes aproximaciones conceptuales de la 
academia acerca de las transiciones, así como desde el saber, el sentir 
y las experiencias de los movimientos y organizaciones sociales, los 
colectivos, las comunidades y los individuos, tanto en el norte como 
en el Sur global, que se han constituido durante las últimas décadas 
en un escenario de emergencia de nuevas y múltiples propuestas, 
enfoques, perspectivas y alternativas desde y más allá del modelo 
hegemónico de desarrollo. 

Por último, en el capítulo “Vivir con dulzura: el mundo pa-
nandino y la comunicación cósmica”, las investigadoras Jeannette 
Plaza Zúñiga y Catalina Campuzano de la Facultad de Ciencias de 
la Comunicación desarrollan un texto muy emocionante acerca 
de la comunicación cósmica del mundo andino y como esta se 
caracteriza por una serie de aspectos desde la cultura y el territorio. 
Se trata de un encuentro con los pueblos Kankuamo y Kogui de la 
Sierra Nevada de Santa Marta, en el sentir y hacer la vida dulce, que 
se relaciona estrechamente con la sanación. Por ello, este capítulo 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

20

nos invita a vivir con dulzura y a reflexionar sobre la comunicación 
a partir de los saberes ancestrales compartidos por estos pueblos 
durante más de diez años de trabajo conjunto. Así, a partir de 
diversas narraciones, se hace énfasis en la experiencia vital de la 
comunicación como un vínculo sensible desde los actos propios de 
la contemplación. La vida dulce de la Sierra nos propone trabajar 
individual y colectivamente con la intención de la trascendencia 
espacio/temporal, lo que quiere decir “estar dispuestos a ser” en las 
condiciones o circunstancias que se presenten.

El buen vivir ha servido para que investigadores de todas 
partes se permitan un campo donde colocar, con un discurso lati-
noamericanista, las esperanzas de una construcción diferente del 
mundo, que ven en este discurso una realidad posible de producir 
saber dentro de la academia crítica conectada con el territorio; 
a los intelectuales indígenas, les ha posibilitado visibilizar su 
pensamiento, y ellos le han dado más sentido a sus argumentos 
mediante la construcción de la propuesta de un nuevo paradigma 
comunitario y comunal; a los grupos locales, a los antiglobaliza-
ción y los altermundistas, así como a las corrientes decrecentistas, 
ambientalistas y ecologistas, entre muchas otras que buscan hacer 
resistencia al sistema hegemónico neoliberal, les ha proporcionado 
nuevas propuestas de prácticas concretas en la vida cotidiana para 
que dejen de ser solamente un discurso. 

Para todos estos grupos, el buen vivir se convirtió en una 
corriente de pensamiento innovadora, que cada grupo, colectivo 
o comunidad, y cada intelectual, investigador o agente social ha 
recreado a partir de su instalación como individuo y posición peda-
gógica y política desde donde se instale su contexto. En ese sentido, 
cada uno, recreando el buen vivir, encuentra cómo la vida dulce, la 
vida querida, la vida bella, la vida digna o la vida sabrosa son formas 



21

Introducción

que se van dando en los aconteceres de los colectivos y comunidades 
en donde se posicionan estos buenos vivires nacidos como columna 
vertebral del pensamiento andino, pero que, en general, provienen 
de los pueblos originarios de América Latina y de alternativas otras 
de desarrollo que surgen de los colectivos y movimientos sociales.

Algunos autores y estudiosos llaman la atención sobre el riesgo 
de que el término buen vivir termine tergiversado, mezclado con las 
ideas occidentales que son ajenas a la visión de los pueblos origi-
narios de América Latina, pero esa es precisamente su potencia: 
que cada individuo, grupo, colectivo o comunidad puede tomarlo 
y recrearlo. La idea de que sirve como inspiración y horizonte polí-
ticos lleva a potenciar las propuestas alternativas que hacen frente 
a la catástrofe ambiental, a la guerra generalizada y al consumismo 
irracional; toda esta polifonía de movimientos van conformando 
una gran red mundial para evitar que el mundo sea destruido por el 
orden hegemónico. 

Las corrientes y propuestas en transición y decoloniales ven 
al pensamiento andino del buen vivir como un lugar importante 
de producción, ya que estas propuestas lo emplean en su discurso 
para argumentar críticas a la crisis de civilización y a su forma de 
hacerle frente el desarrollo económico. Estos grupos, colectivos y 
comunidades van construyendo buenos vivires locales, como las 
aldeas felices, las villas ecológicas, las propuestas de partos alter-
nativos, entre muchos. También los movimientos sociales toman 
el buen vivir para fortalecer sus procesos, por cuanto este ha per-
meado las luchas feministas, campesinas, ambientalistas y pacifistas; 
todos ellos se inspiran en el buen vivir como horizonte político 
fundamental para pensarse a sí mismos y, con ello, buscar caminos 
hacia el posdesarrollo. 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

22

Frente a la pregunta que se plantean Arturo Escobar y Gustavo 
Esteva (2018, p. 144) respecto a qué hacer después del desarrollo, 
se empieza a producir un discurso del posdesarrollo. En ese marco 
nacen millares de iniciativas que proponen formas “otras” de orga-
nización de la vida: una manera holística, como la relación con las 
otras especies no humanas. El posdesarrollo abarca diversas líneas 
de pensamiento que critican el modelo hegemónico de desarrollo y 
plantean ejercicios y prácticas de reconocimiento de las resistencias 
locales y cotidianas de las comunidades, abonando así el camino para 
pensar que otro desarrollo es posible. En Latinoamérica, el término 
posdesarrollo se inaugura con las reflexiones de Arturo Escobar y 
de Gustavo Esteva (2005), y alude a la posibilidad de imaginarse el 
mundo más allá al capitalismo, a las nuevas formas de resistencia 
al desarrollo. Estas resistencias, que intentan colocar la política, la 
ecología y la ética en el centro de la vida, rechazan mercantilizar sus 
relaciones para vivir una vida tranquila. 

En conclusión, lo que está frente a las discusiones alrededor 
del buen vivir es la búsqueda de alternativas a la realidad del desa-
rrollo y al modelo neoliberal mundializado, y es para eso mismo que 
ha servido esta categoría, para que una multitud de sujetos, grupos, 
colectivos, comunidades de todo el mundo y, entre estos grupos, 
las universidades, se piensen formas innovadoras de hacer la vida. 
Estamos asistiendo al agotamiento social, donde se ha mundializado 
la crisis civilizatoria, pero también encontramos la propuesta de 
una nueva producción de cultura partiendo de las premisas andinas 
como el buen vivir. Las esperanzas de un paradigma comunitario de 
convivir en armonía pueden ser una de las salidas a este capitalismo 
desenfrenado, vestido y armado con las políticas neoliberales que 
lo hacen más fuerte, y que pretende consumirlo todo a través de 
un sistema que evidentemente genera exclusión y discriminación, 



23

Introducción

y no respeta las leyes de la vida (naturaleza). El buen vivir como 
sabiduría andina nos da pistas para pensar y organizar la vida en 
concordancia con una nueva reflexión crítica y visibiliza otras 
epistemologías interculturales. 

El buen vivir y las transiciones son proyectos políticos que 
reorganizan la vida social como proyecto posible, que ponen a 
disposición de toda la humanidad la construcción de un para-
digma económico diferente. Este buen vivir se va fortaleciendo, 
precisamente, por los diversos debates y las nuevas generaciones 
de personas que reavivan otras formas posibles de pensarnos en 
este planeta azul. La cosmología andina suena en la perspectiva de 
un nuevo paradigma de una vida bella y buena para todos.

Alianzas, solidaridades y colaboraciones de la 
investigación 

Este libro es resultado de la investigación Comunicación para 
el buen vivir / vivir bien en América Latina (Abya Yala): hacia una 
construcción de diálogos interculturales, presentada en el marco de 
la Maestría en Comunicación, Educación en la Cultura, proyecto 
ganador de la VII Convocatoria para el Fortalecimiento de la 
Investigación en UNIMINUTO, efectuada en octubre de 2017. El 
proyecto se formuló en coinvestigación con varias instituciones in-
ternacionales y comunidades, entre ellas: el Colegio de la Frontera 
Sur de la Ciudad de San Cristóbal, en el estado de Chiapas (México), 
representado por el profesor Omar Felipe Giraldo; La Universidad 
Politécnica Salesiana de Quito (Ecuador), representada por el pro-
fesor Freddy Simbaña; la nación Kallawya, con la participación de 
Elisa Vega Sillo.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

24

Se presentan, además, los resultados del trabajo efectuado por 
Catalina Campuzano y Jeannette Plaza, investigadoras del grupo 
de “Comunicación, Lenguaje y Participación”, del Programa de Co-
municación Social y Periodismo, y los resultados de investigación 
del proyecto Transiciones y Desarrollo, de los profesores Patricia 
Lora, Andrés Avella, Jorge Herberth Sánchez, de la Maestría en 
Paz, Desarrollo y Ciudadanía, a partir de su línea de investigación 
Alternativas al desarrollo. 

Gratitud por la solidaridad y acompañamiento al querido 
Atawallpa Oviedo Freire, uno de los más importantes estudiosos 
del buen vivir en América Latina. Que sea este el momento también 
para agradecer a Elvira Espejo Ayca, por recibirnos en su ciudad, La 
Paz, y en su casa además de aportarnos como sabedora de Abya Yala. 

Aura Isabel Mora

Bogotá, 29 de enero de 2020



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

25

CAPÍTULO 1.
Buen vivir, convivir en armonía: 
paradigma no capitalista

CAPÍTULO 1.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

26



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

27

Aura Isabel Mora1

Estando allí, y no por estar rodeada del exuberante nororiente 

amazónico, sino por estar departiendo con la gente del resguardo 

indígena El Venado, en el Guainía, era imposible no acordarme de esa 

ocasión, cuatro años atrás. La escena en mi mente era clara: un avión 

en el Aeropuerto El dorado, una fría mañana del mes de noviembre.

Cuando abordé, él ya estaba en su asiento. Me presenté y lo saludé; 

le dije que era miembro del Comité Colombia es U’wa y le pregunté 

sobre su estancia en Bogotá. Sonrió y me cedió el paso para que 

me sentara en la ventanilla. No hubo hielo que romper; de entrada, me 

contó que la noche había sido larga porque sintió mucho frío, me ex-

plicó que había pernoctado en la sede de la Organización Nacional 

Indígena de Colombia ONIC, que no era precisamente un hotel, y 

que, además, había traído ropa para climas más cálidos, la que usa 

cotidianamente. Traté de animarlo diciéndole que muy seguramente 

Palonegro nos recibiría con mejor clima; sabíamos que, por lo general, 

ese aeropuerto goza de temperaturas caniculares en cualquier época del 

año y a cualquier hora del día.

1	 Educadora popular; docente investigadora; directora de la línea de investigación 
Lo político: el buen vivir con los otros, de la Maestría de Comunicación Educación en la 
Cultura de la Facultad de Ciencias de la Comunicación y Maestra de Cartografías 
de la Comunicación Educación de la Maestría de Paz, Desarrollo y Ciudadanía de 
la Corporación Universitaria Minuto de Dios - UNIMINUTO. 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

28

Él no necesitaba presentarse: era Berito Cobaría, líder de la 
nación U’wa, comunidad indígena que amenazaba con un 
suicidio colectivo por causa de la exploración petrolera que 
empezó a realizar la Oxi en la Tunebia, su territorio; ubicado en 
las faldas de la Sierra Nevada del Cocuy que dan al piedemonte 
llanero, desde donde, gozando de un muy agradable y templado clima, 

se puede contemplar la más grande masa de nieve de esta parte del 

continente americano. Allí él vivía bien y bellamente: “Yo allá, en 

la selva tengo mi casa, mi tierra; tengo mi río, mis animales, todo 

es tranquilidad… Viendo la ciudad, veo que yo no podría vivir así. 

Ustedes viven mal”, me dijo. Desde ese momento, las palabras de Berito 

juegan en mi cabeza y no las he podido olvidar. Vi el evidente orgullo 

y la felicidad de ese hombre cuando me describía su tierra, y única-

mente reparé en documentarlas en el diario personal que, por aquella 

época, llevaba.

La idea que tenía de cómo vivir —la idea de mis abuelos, con quienes 

crecí— era tener una casa donde habitar y un trabajo con el cual ganar 

dinero; era estar en la ciudad, lejos de los problemas de violencia del 

campo que ellos tuvieron que padecer. Esa idea, luego de las palabras 

de Berito, ya no era ni tan clara ni tan única; me di cuenta de que 

existían otras maneras de vivir —muy diferentes a las de la crianza 

de mis abuelos y las enseñanzas de mi escuela— y que los pueblos 

originarios tenían una sabiduría que merecía ser conocida y valorada, 

no por ser propia o ancestral, sino por ser importante y valiosa. 

(Diario personal, Aura Isabel Mora, 
diciembre de 1996).



29

Capítulo 1.
Buen vivir, convivir en armonía: paradigma no capitalista

Durante los últimos treinta años, un gran número de 
intelectuales indígenas y del mundo occidental han 
escrito acerca de lo que se puede denominar “buen 

vivir” / “vivir bien” o sumak kawsay / suma qamaña. Este capítulo 
da cuenta de las visiones de esos autores y el uso que hacen de la 
expresión paradigma del buen vivir como una racionalidad diferente, 
distinta a las establecidas en Occidente. Para tal efecto, se reali-
zaron veintiocho entrevistas a los siguientes agentes: académicos 
que escriben sobre el tema, políticos bolivianos y ecuatorianos que 
implantaron el tema como política pública, e intelectuales indígenas. 

En general, para los autores citados en esta investigación el 
tema del buen vivir se consolida en una propuesta filosófica de los 
pueblos originarios, especialmente los pueblos de los Andes. Esta 
filosofía tiene su premisa en la idea de posibilitar la felicidad de la 
vida humana sin abusar de las demás especies ni de los elementos 
espirituales como el agua, el fuego, el aire, los astros y otros elemen-
tos del universo. Aunque todas las civilizaciones se preguntan por 
las maneras de un buen vivir, en los pueblos originarios algunas 
comunidades han demostrado que son más cercanas a vivir sin 
abusar del entorno. Tal vez por eso el buen vivir se ha convertido 
en el horizonte político para quienes siguen muy de cerca el tema 
de las alternativas al desarrollo y ven allí pistas para generar otras 
posibilidades de un mundo diferente. 

En la sociedad occidental, la pregunta por la felicidad vuelve 
una y otra vez, es un debate permanente en la visión antropocéntrica, 
donde el capital refina esa idea de la felicidad en el consumismo. 
En todas partes del mundo, de las comunidades, colectivos y grupos 
que hacen frente a los abusos de esta posición antropocéntrica de la 
vida, nacen alternativas; la gente y las comunidades están pensando 
en una vida humana equilibrada con el cosmos. 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

30

En la investigación aparece con fuerza la categoría de posde-
sarrollo, como propuesta que va esparciendo semillas, y éstas, van 
floreciendo en procesos de transiciones poscapitalistas. La cos-
mología andina, a partir del buen vivir, nutre y fortalece las 
transformaciones que necesitamos para tener una bella, querida, 
dulce, sabrosa y buena vida para todos.

¿El buen vivir es un paradigma? 

Obviamente, el cuestionamiento respecto a si el buen vivir es o 
no un paradigma requiere que se parta de qué es un paradigma, pues 
este término tiene muchas y variadas acepciones, que van desde 
la común y coloquial, o sea ‘un modelo o ejemplo a seguir’, hasta las 
definiciones filosóficas de Platón, Michel Foucault o Ferdinand de 
Saussure; sin olvidar la más reconocida, la de Thomas Kuhn, que 
lo define como un conjunto de prácticas o muestras aceptadas de 
métodos que definen una disciplina científica; pasando por la muy 
ilustrativa, didáctica y, sobre todo, acertada definición del paradigma 
de los cinco monos, que se refiere a un modelo que sirve para explicar 
una situación o comportamiento determinado, especialmente, la 
capacidad de aceptar las ideas como verdaderas o falsas, sin dudar 
en ningún momento de ellas, o, lo que es lo mismo, la manera en 
que se han hecho siempre las cosas; para, finalmente, detenernos 
en la que mejor se adapta a lo que denota el buen vivir, , es decir: un 
conjunto de principios, teorías, conceptos, valores, éticas y estéticas 
compartidas por una sociedad, que van cambiando; una forma de 
formular y resolver problemas; un tránsito cultural que se mueve 
todo el tiempo y puede hacer que se cambie de ese paradigma a otro.

Una de las discusiones que más llama la atención sobre este 
asunto es la cuestión de pensar si el buen vivir es o no un para-
digma nuevo. Algunos intelectuales indígenas, mestizos y europeos, 



31

Capítulo 1.
Buen vivir, convivir en armonía: paradigma no capitalista

como Fernando Huanacuni Mamani, Atawallpa Oviedo Freire, 
Javier Lago, Josef Estermann, Ivonne Farah H., Luciano Vasapollo, 
Francois Houtart, Hugo Romero Bedregal y Javier Medina tienen, 
precisamente, argumentos en todas las direcciones.

Fernando Huanacuni Mamani2, embajador de la filosofía an-
dina por todo el mundo, argumenta que el buen vivir es un viejo 
paradigma de los pueblos originarios que emerge con fuerza, dife-
renciándolo de dos paradigmas de origen occidental: el extrema-
damente individual (paradigma capitalista) y el extremadamente 
colectivo (paradigma socialista). Él sostiene que los valores del 
nuevo paradigma tienen su centro en el cuidado de la vida. Por su 
parte, Josef Estermann sostiene que el paradigma del buen vivir 
surge solamente de la sabiduría de los pueblos originarios y se 
refiere a este como “el paradigma de Abya Yala”, diferenciándolo 
de los paradigmas de Occidente, de Oriente y de África. 

Ivonne Farah y Luciano Vasapollo (2011) basan su investigación 
en la pregunta: “Vivir bien: ¿paradigma no capitalista?” y señalan 
que el vivir bien, es un “paradigma de producción de la realidad 
social que hace frente a los problemas emergentes del capitalismo” 
(p. 12), pero al final no resuelven la pregunta respecto a si es o no un 
paradigma no capitalista. 

2	 Fernando Huanacuni Mamani, boliviano, es licenciado y abogado de profesión. 
Se desempeñó como director de la Ceremonial de Estado de la Cancillería de la 
República Boliviana y es uno de los intelectuales más importantes en la llamada 
“revolución democrática y cultural” de la propuesta de Gobierno de Evo Morales, 
es un teórico de la cosmovisión andina. Huanacuni es iripiri, que quiere decir 
guía, en su caso, del pueblo Sariri. Nació en La Paz, Bolivia, el 29 de mayo de 
1966, es de ascendencia aymara, ahora se desempeña como un investigador de 
la cosmovisión ancestral y de los pueblos originarios. Dentro de sus mayores 
logros se encuentra haber participado del equipo que realizó el diseño curricular 
2006-2007 de la Ley de Educación “Avelino Siñani – Elizardo Pérez” en Bolivia. 
Profesor de posgrado en la asignatura Construcción y Gestión de Currículos Co-
munitarios en la Universidad de San Andrés. Por último, y no menos importante, 
es profesor de artes marciales, hace parte de la Asociación Internacional Shaolín 
Chan de Suramérica. 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

32

Volviendo a Fernando Huanacuni Mamani, en su reflexión, 
considera el buen vivir como un viejo pero emergente y fuerte 
paradigma que se hace visible en las comunidades andinas. En su 
comparación con el paradigma occidental, plantea que “cuando 
hablamos de paradigma occidental, hacemos referencia a esa for-
ma de relacionarse; individualista, antropocéntrica, jerárquica y 
racista, característica de los europeos que invadieron el continente 
para colonizarnos” (2015, p. 67) y que el paradigma individual 
extremo se sustenta en el capitalismo desde la perspectiva de vivir 
mejor, mientras que el paradigma colectivo extremo se sustenta en 
el comunismo con premisa del bienestar del ser humano. Por otra 
parte, deja claro el tercer paradigma, el de los pueblos originarios, 
que se sustenta en el trabajo comunitario y se funda en el abordaje 
del buen vivir, que incluye las demás especies no humanas y a la 
mujer como centro, porque su concepción es que en la vida todo 
está interconectado. Los dos paradigmas extremos tienen algo en 
común, tanto el individual como el colectivo ponen en el centro 
la vida de los humanos y descartan las especies no humanas como 
partícipes activos de la vida.

En la misma línea de Huanacuni, en el desarrollo de la filosofía 
andina, Atawallpa Oviedo Freire3 plantea la cosmunidad4 y señala 
que los dos paradigmas, antes mencionados, se basan en una mirada 

3	 Atawallpa Oviedo Freire, ecuatoriano, es abogado de profesión, escritor y con-
ferencista internacional sobre filosofía Andina, autor de diversos libros sobre el 
buen vivir / vivir bien. Profesor de cursos de terapias energéticas, terapias que 
practicaban los antiguos Incas para resolver conflictos a nivel energético. 

4	 La cosmunidad es una forma de expandir el concepto de comunidad, se refiere a 
la integración a esta comunidad de las especies no humanas, flora y fauna, que 
tendrían derechos como los demás miembros de la comunidad. Para entender 
mejor el concepto de cosmunidad, acuñado por Atawallpa Oviedo Freire, ésta es 
“la comprensión de lo cotidiano en estrecha relación con el caminar del universo 
mismo en cada uno de los habitantes del planeta, es decir, es la producción mis-
ma de la comunicación desde y para la cultura”. Estas nuevas producciones de 
sentido ayudan a establecer la armonía y el equilibrio: “[la] verdad cósmica es la 
verdad de la vida, y los pueblo solares y lunares ya lo vivieron por muchos siglos, 
y ella existe en los genes y en la memoria espiritual-natural de cada uno” (Oviedo 
Freire, 2014, p. 25). Esta perspectiva implica des-aprender y volver a aprender 
para producir un mundo para todos y para todas. 



33

Capítulo 1.
Buen vivir, convivir en armonía: paradigma no capitalista

antropocéntrica del mundo, es decir separada, y colocan al hombre 
fuera de la naturaleza, creando así una dicotomía entre el mundo 
humano y el mundo natural. En estos paradigmas se encuentra el 
imaginario de la naturaleza como recurso infinito utilizable para 
el desarrollo, para ser usado de manera sostenida, hasta su ter-
minación. Ambos paradigmas apuntan a sistemas de desarrollo de 
crecimiento económico, donde la acción individual garantiza el 
éxito del sujeto con el uso de los recursos. 

El paradigma de extremo individual, explica Fernando 
Huanacuni, “desarrolla una cosmovisión antropocéntrica y ma-
chista de Occidente, surge de la concepción de que el ser humano
es el rey de la creación y que todo lo que existe es para su beneficio; 
esto se fundamenta en que su dios es varón, su único hijo también es 
varón, en la creación el primer ser humano es varón” (2015, p. 69); 
el autor comprende que esta cosmovisión es un proceso homo-
geneizante masculino, que estas convicciones, consideradas por 
Occidente como sagradas van produciendo el proceso de relación de 
la vida individualista, al colocar al humano hombre por encima 
de la vida de los demás, incluso de la vida de la mujer, a la que ubica 
en la categoría de naturaleza, también para su dominio. 

La cuestión que interpela Huanacuni del paradigma occidental 
es el abuso del hombre sobre las demás formas de existencia, incluida 
a la mujer, porque las considera inferiores, se ha creído superior a las 
especies no humanas y que algunos humanos son superiores a otros
y, peor aún, a quienes creen inferiores, los han tomado como es-
clavos. De ahí que este autor cuestione el paradigma occidental por 
su “estructura jerárquica, que ha destrozado las relaciones sociales, 
las relaciones familiares, las relaciones comunitarias, las relaciones 
de Estado y las relaciones de vida” (F. Huanacuni, entrevista, julio de
2015), y postule criterios de pensamiento decolonial, de los que, tal 
vez, se han nutrido y han coincidido con las reflexiones propias de 
pueblo originario al que pertenece. 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

34

El paradigma de extremo colectivo, como se dijo antes, se fun-
damenta en el comunismo o socialismo clásico. Su interés se centra 
en el “bienestar humano, sustentado en una visión antropocén-
trica en la que el bienestar humano es lo más importante, y esa 
es su gran limitación, porque no toma en cuenta las otras formas 
de existencia” (Huanacuni, entrevista, julio de 2015). Aunque no 
lo señala Huanacuni en su reflexión, el paradigma del extremo 
colectivo no tiene en cuenta la visión del sujeto, sus deseos y sus 
anhelos, sino que considera lo colectivo como lo más importante, 
sacrificando la noción de sujeto.

En la tabla 1.1 se presentan los principales elementos de cada 
uno de los paradigmas mencionados.

 
Tabla 1.1. Características de los paradigmas occidentales y del paradigma 

Abya Yala

Paradigmas 
occidentales 
/ paradigma 
Abya Yala 

Capitalista/
individualista 

Capitalista/ 
comunista 

Paradigma 
Abya Yala

Premisa Vivir mejor/ 
Calidad de vida 

Bienestar del ser 
humano 

Convivir en armo-
nía entre todos los 
seres del universo 

Visión •	 Visión antropo-
céntrica de la 
vida 

•	 Individualista 
•	 Consumidora 
•	 Jerárquica 
•	 Racista 
•	 Patriarcal

•	 Visión antropo-
céntrica de la 
vida

•	 Patriarcal
•	 Antropocéntrica
•	 Jerárquica
•	 Homogeneizada 

•	 Convivir en ar-
monía implica a 
todos los seres 
del universo

•	 Desarrollo de la 
inteligencia cós-
mica 

•	 Un mundo in-
terconectado al 
cosmos

Naturaleza •	 La naturaleza es 
un recurso

•	 La naturaleza es 
un recurso

•	 Cosmocomunidad 

Poder •	 Jerarquizado •	 Jerarquizado •	 Circular 



35

Capítulo 1.
Buen vivir, convivir en armonía: paradigma no capitalista

De los elementos mencionados, llaman la atención los 
siguientes:

	 A pesar de que los paradigmas capitalista y socialista son 
radicalmente opuestos, ambos mantienen la idea de desa-
rrollo como avance del crecimiento económico, sacrificando 
la naturaleza para satisfacer las necesidades humanas.

	 Los dos paradigmas mantienen una visión antropocéntrica 
de la vida.

	 Ambos ven a la mujer y a la naturaleza como vida para 
dominar, es decir, tienen una visión patriarcal.

	 En cuanto al paradigma Abya Yala, este habla de convivir en 
armonía con el universo.

El buen vivir: ¿paradigma no capitalista?

Como ya se mencionó, Ivonne Farah y Luciano Vasapollo 
realizan una investigación conjunta, preguntándose sí el buen 
vivir es un paradigma no capitalista. Apoyados en el Posgrado de 
Ciencias del Desarrollo de la Universidad Mayor de San Andrés y 
el Departamento de Economía de la Universidad La Sapienza de 
Roma (Convenio CIDES-UMSA), se plantearon como propósito 
de la investigación contribuir a la reflexión académica y política 
acerca del buen vivir como posibilidad de producción de una 
nueva racionalidad no capitalista más inclinada a alternativas 
posdesarrollistas y de constituirlo (al buen vivir) en el soporte ético 
que ilumine un nuevo paradigma de producción y reproducción de 
la realidad social.

Farah y Vasapollo desarrollaron cinco partes fundamentales 
para su argumentación: en la primera, realizan aproximaciones 
semánticas y filosóficas del buen vivir; en la segunda, analizan la 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

36

posibilidad de originar horizontes utópicos del buen vivir; en la 
tercera, identifican patrones de desarrollo en curso; en la cuarta, 
generan conciencia y prácticas sobre el buen vivir; y, en la quinta, 
analizan las políticas de buen vivir en Bolivia. Parten de ver cómo 
en las filosofías, en especial la andina, el paradigma de los pueblos 
originarios en América emerge como nuevo paradigma en la época 
actual y, al mismo tiempo, renace o se recupera; para ello, ponen 
a dialogar a pensadores —indígenas, mestizos y europeos— que 
ya llevan un largo tiempo en la reflexión y análisis del buen vivir, 
mientras realizan un esfuerzo por integrar las reflexiones sobre las 
políticas implementadas bajo el llamado paradigma del buen vivir 
en Bolivia y Ecuador, buen vivir que se distinguen del paradigma 
del desarrollo y que son opuestas en sus fundamentaciones éticas, 
políticas y culturales, pero que, para ellos, a pesar de estas diferen-
cias, pueden ser complementarias. 

Los autores comprenden que los grandes problemas ambien-
tales, socioeconómicos y socioculturales han avivado los debates 
que cuestionan la unilateralidad de la racionalidad individualista 
y economicista de la organización de la reproducción capitalista 
hegemónica, que actualmente es calificada como injusta socioeco-
nómicamente, depredadora ecológicamente y poco democrática. 

Francois Houtart —profesor de la Universidad de Lovaina, 
fundador de la revista Alternatives Sud y reconocida figura del 
movimiento altermundista—, junto a Hugo Romero Bedregal —
antropólogo de la Universidad de Wisconsin—, desde orillas dis-
tintas, ven claramente cómo los pueblos originarios se constituyen 
en una civilización y, por ende, conforman un paradigma dife-
rente al occidental y al oriental. Según Romero Bedregal (2011): 
“la constitución de una civilización es la que posee su propia 



37

Capítulo 1.
Buen vivir, convivir en armonía: paradigma no capitalista

cosmovisión, cosmología, cosmogonía y cosmonáutica; este proceso 
conlleva la construcción de relaciones entre el cosmos, la naturaleza 
y el ser humano” (p. 67). Este autor habla de la civilización americana 
conformada por los pueblos originarios de las culturas maya, 
azteca, tiahuanacota, inca, moxeña, entre otros, que desarrollan 
formas de pensar, conocer, y hacer, con una ética y una estética 
propias. Para Hourtart (2011), también existe un paradigma de los 
pueblos originarios, al que se refiere como “pensamiento indígena 
americano”, pero plantea la discusión sobre cómo “salió rápida-
mente un discurso económico que complementó la visión indígena” 
(p. 126), que se mezcló con el socialismo y con el buen vivir, sin decir 
que los pueblos fueron los que motivaron esta relación. Explica el 
autor, que esta debilidad provocó, por ejemplo, en Ecuador, alianzas 
políticas dudosas, de ahí que las tensiones generaran contradicciones 
entre los modelos de crecimiento y el modelo del buen vivir. Estas 
contradicciones hacen que conceptos como desarrollo sostenible y 
vivir bien se vean como complementarios, o que el socialismo del 
siglo XXI, abanderado por Alberto Acosta5, se vea como la tercera 
vía. Sin embargo, esto es objeto de debate no muy pacífico, y dada la 
inconveniencia de vincularlos, es necesario imprimirle tranquilidad 
a la discusión sobre esta relación, ya que hay muchos puntos de 
tensión para analizar. 

Por otra parte, Javier Medina, dedicado a estudiar las relaciones 
entre civilizaciones, identifica dos paradigmas —el occidental y 
el oriental— como contrapuestos, pero ubica los saberes andinos 
dentro del paradigma de oriente. 

5	 Economista ecuatoriano. Candidato a la presidencia de su país en las elecciones de 
2013 por la Unidad Plurinacional de Izquierda. Fundador del llamado Socialismo 
del Siglo XXI. Escritor sobre buen vivir.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

38

A nivel de sociedad, digamos que la humanidad colapsa en la 
civilización occidental: el lóbulo izquierdo; y en la civilización 
oriental: el lóbulo derecho, del cual forma parte la indianidad. Como 
pensamos desde Bolivia, en adelante nos referimos a la indianidad 
como lo contrapuesto de occidente: las dos civilizaciones que nos 
constituyen. A su interior se encuentran las culturas. En el caso de 
occidente: las culturas portuguesas, italiana, inglesa, holandesa… En 
el caso de oriente: las culturas chinas, tibetana, aymara, quechua, 
guaraní, schuar, nahua, hopi… (Medina, 2011, p. 40). 

Medina habla de un diálogo entre civilizaciones que cons-
tituyen la sociedad y entiende la civilización como “el resultado de 
la humanidad cuando decide hegemónicamente ante la paridad: 
creador y creatura, bien y mal, materia y energía, espacio y tiempo, 
sujeto y objeto, vida y muerte” (2011, p. 41), es decir que el sujeto se 
conforma tanto de saberes occidentales como de saberes orientales 
y, al poner los saberes y prácticas de los pueblos originarios en la 
civilización oriental, los considera como contrapuestos. No está 
muy claro en la propuesta de Medina qué significa que dos civi-
lizaciones constituyan la sociedad boliviana, o qué significa, con 
claridad, instalar la filosofía de los pueblos originarios en el marco 
de la civilización y paradigma oriental.

Los demás autores —Huanacuni, Oviedo Freire, Lago, Farah, 
Vasapollo, Houtart y Romero— han señalado la necesidad de insta-
lar el buen vivir como un paradigma diferente a los de Occidente 
y Oriente: el paradigma de los pueblos originarios en América. 

En conclusión, el buen vivir es, para esta investigación, un 
nuevo paradigma no capitalista. Tanto el paradigma comunista, que
busca el bienestar del humano, como el paradigma capitalista, 
que busca una vida mejor para los que logren ganar en el contexto 



39

Capítulo 1.
Buen vivir, convivir en armonía: paradigma no capitalista

de la competencia, son definitivamente otras racionalidades que 
riñen con la mayoría de sus postulados. Los del capitalista, basados 
en la acumulación, la competencia y el individualismo, así como 
los del comunista, que no logran entender los intereses, sueños y 
anhelos del sujeto en su intimidad, son miradas antropocéntricas 
del mundo, del universo y del cosmos que no permiten el desarrollo 
de la vida armónica con las otras especies no humanas.

El paradigma comunitario: convivir en armonía 

Los elementos culturales del paradigma del convivir en ar-
monía (desde ahora CA) donde puede haber pistas para resolver 
los problemas estratégicos de la vida actual son: la vida colectiva, lo 
comunal, el pluriverso y lo festivo. Debo aclarar que esta parte está 
inspirada en la nación Kallawaya. 

El primer elemento es su carácter de producción colectiva de 
la vida, donde su centro es el ayllu6 (‘comunidad’ o ‘pueblo’) y su 
base, lo comunitario, . Los ayllus son percibidos como:

Lugares del bienestar de la comunidad, lugares de felicidad, ya que 
es donde se produce la comida, se crían los hijos, se vive con los 
demás y todo ello está conectado con la madre tierra, allí se cría 
la vida en sentido amplio, no es gerenciar, como dicen ahora, sino 
cuidar. (E. Vega Sillo, entrevista, 20 junio de 2018).

6	 En el periodo preincaico, los ayllus eran grupos de población que conformaban 
los habitantes de la zona andina de Suramérica, ubicados en distintos ambientes, 
como costas, selvas, altiplano. Cada poblado unía sus habitantes por vínculos 
familiares, los ayllus se autoabastecían y el excedente lo enviaban a otros ayllus. 
Estos constituían un sistema de cooperación, reciprocidad y solidaridad, pues 
los que recibían estos productos as u vez enviaban sus propios excedentes de 
producción. (Véase: https://deconceptos.com/ciencias-sociales/ayllu).



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

40

Es necesario, sin embargo, señalar que entre las cosas más impor-
tantes para los ayllus está la producción de comida para la comu-
nidad, y de medicina, en el caso de la nación Kallawaya que se 
especializa en medicina tradicional. El ayllu de Amarete, donde vive 
Elisa Vega Sillo, es el primero del territorio ancestral de la nación 
Kallawaya y en él se asientan catorce comunidades. 

Mi ayllu se destaca por el uso y producción de hierbas medicinales; 
nos conocen mundialmente como curanderos y curanderas. No-
sotros somos quechuas, somos trilingües —hablamos el quechua, el 
aymara y el castellano—, somos agrícolas y nuestra producción es 
para el autoconsumo, hacemos intercambio con otros ayllus, es de 
sustento económico no mercantilizado ni capitalizado, se podría 
decir que lo que hacemos es como trueque con poblaciones aledañas 
al Perú. (E. Vega Sillo, entrevista, octubre de 2015).

En la conversación con Elisa Vega Sillo, se entiende que 
el ayllu es un asunto central para la vida de todos, una unidad 
administrativa y económica que le permite a su familia seguir con 
su vida tradicional pensando en el bienestar de su comunidad. En 
los ayllus se tratan los asuntos de salud, de trabajo y de vivienda 
de las familias que lo conforman.

Para los habitantes de Amarete, la salud física tiene directa relación 
con la salud emocional. Una persona se enferma cuando los elementos 
que la rodean se encuentran en desequilibrio y una enfermedad es 
siempre un producto progresivo de descuido de familia. (Vega Sillo, 
2017, p. 38). 

En el ayllu se trasmiten los saberes de generación en generación. 
Elisa Vega, durante el desarrollo de su investigación Revaloración de 
los saberes y conocimientos ancestrales de la nación Kallawaya, entrevistó 



41

Capítulo 1.
Buen vivir, convivir en armonía: paradigma no capitalista

a diez autoridades medicinales (los llamados “curanderos”) y en-
contró que casi todos aprendieron el oficio de sus padres y de sus 
abuelos, y que su proceso de formación tardó más de quince años, 
tiempo de aprendizaje mucho mayor que el de un médico occidental. 
La transmisión de los conocimientos de los empíricos médicos de 
los kallawaya se realiza a través de visitas a los pacientes; el aprendiz 
sigue al maestro como ayudante, aprende a conocer las plantas y 
a utilizarlas y, sobre todo, a relacionarse con el paciente según la 
experiencia del maestro. Algunas de las evidencias recopiladas por 
Elisa con médicos y autoridades en medicina de su comunidad dan 
cuenta del proceso de formación:

“Mi papá es el que me ha enseñado. Yo le seguía cuando tenía que 
curar algún enfermo. Yo miraba como preparaba sus medicinas, 
cómo curaba”. 

“Le ayudaba a mi abuelo. Él era también kallawaya. Él me ha en-
señado. Yo era joven no más cuando he aprendido.

“Nuestros abuelos siempre sabían. Ellos trataban con hierbas me-
dicinales, por eso, ahora, por ese mismo camino estoy yendo”.

“Mi padre viajaba a los yungas y al lado del norte: allí había enfermos. 
Yo sé acompañar a mi papa y, así, le ayudaba y él también me 
enseñaba… Desde hace diez años, más o menos, yo he empezado a 
practicar”. (Vega Sillo, 2017, p. 60).

Los procesos de formación de los médicos sabedores se hacen a 
largo plazo. La primera etapa dura de diez a quince años, siempre en 
compañía del padre o del abuelo; luego siguen solos, en un proceso 
que se podría llamar de especialidad en enfermedades con sus 
respectivas curas.

 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

42



43

Capítulo 1.
Buen vivir, convivir en armonía: paradigma no capitalista

El ayllu no es solamente el lugar del territorio de la vida de la 
población humana, sino que el significado de comunidad es amplia-
do y extenso, tiene que ver con un mundo interrelacionado, donde 
las especies de flora y fauna entran hacer parte de la comunidad 
y, por ende, son seres que también adquieren y reclaman derechos. 
Es decir:

Se habla de una convivencia cósmica, eso significa que el humano 
no es solamente ciudadano de una democracia en el estado o nación, 
sino que es cuidador de la protección de la tierra, formando a las 
nuevas generaciones para ser los nuevos cuidadores” (A. Oviedo 
Freire, entrevista, 2 de julio de 2018).

Desde esta mirada, el ser humano no se concibe como tra-
bajador para consumir, sino como guardián, así que el sentido del 
trabajo cambia; la organización del ayllu se relaciona con el trabajo 
que tiene que ver con el mantenimiento de la vida de los cuida-
dores, es decir, los productores de alimentos y los sembradores de 
agua; luego, el abastecimiento de las necesidades internas y, final-
mente, el intercambio de sus excedentes con otras comunidades 
de otros ayllus.

El trabajo físico no es una maldición (tradición semita), ni algo 
indigno para el ser humano (tradición helénica), ni un mero medio 
de subsistencia y creación de plusvalía (tradición capitalista), sino 
un modo de comunicación con el secreto de la vida y del universo” 
(Estermann, 2015, p. 191)

Por eso, en el ayllu el trabajo siempre es festivo, es la celebra-
ción de crear la vida. 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

44

La configuración comunitaria y comunal

El paradigma comunitario emerge de la cosmovisión ancestral 
de los pueblos de Abya Yala, como lo plantea Fernando Huanacuni 
en la entrevista realizada el 2 de octubre de 2015 en La Paz, Bolivia, 
pues los pueblos originarios de Abya Yala conciben la vida en 
forma comunitaria. 

Nuestros abuelos, después de comprobar que el tiempo se expresa 
en ciclos, pequeños y grandes periodos de luz y periodos de sombra 
—uru (día) y aruma (noche)—, también sabían que las temporadas 
de frío (juypi) igualaban a las de calor (juntu). Observaron el ritmo 
de la naturaleza y, de esas expresiones, llegaron a la conclusión de 
la existencia de un dualismo armónico de la naturaleza y de la vida. 
Los abuelos también sabían que el devenir cósmico se produce con 
un ritmo de fuerzas complementarias: Pachamama (fuerza telúrica) 
y Pacahakama (fuerza cósmica); estas fuerzas mantienen la natu-
raleza. (F. Huanacuni, entrevista 2 de octubre de 2015,).

En términos de comunidad y desde las lenguas ancestrales, 
señala Huanacuni, el paradigma comunitario no solamente descri-
be una unidad y la estructura social, como la define la lógica del 
pensamiento occidental, pues para el mundo andino, la comunidad 
está conformada por todos los seres: plantas, animales, piedras, 
montañas, ríos, etcétera. Los pueblos originarios de Abya Yala 
comprenden que todo es importante; en el tejido de la vida, todo 
está integrado, interrelacionado e interconectado.



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

45



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

46

Una de las características de conformación de lo comunitario 
es el compartir lo festivo cuando se trabaja, en la siembra, en la 
cosecha, en la construcción de casas. En la milpa, la chacra, la minga, 
siempre se acompañan de música y baile: “en los Andes existe una 
diversidad muy rica de vestimenta tanto ordinaria como festiva, de 
instrumentos musicales, de bailes, de danzas, de canciones y poesías” 
(Estermann, 2015, p. 102). Por lo tanto, los trabajos comunales son 
festivos, son lugares de lo común, donde se produce la comunica-
ción, donde florece la vida.

En la nación Kallawaya se ha mantenido vigente su cosmovisión:

Nuestros usos y costumbres, nuestros valores y principios organi-
zativos, los cuales nos permiten compartir una esencia en común, 
sin embargo, cada ayllu se ha especializado en el desarrollo de 
expresiones artísticas propias, como la elaboración de artesanías, 
de tejidos y de composiciones musicales, de formas de manejo 
agrícola y de ejercicios de prácticas rituales particulares que nos 
diferencian. (Vega Sillo, 2017, p. 11).

Todos estos conocimientos se trasmiten de generación en ge-
neración, de padres a hijos o de abuelos a nietos, para fortalecer 
la memoria colectiva.

Otro aspecto de carácter comunitario está en la configuración 
del sujeto colectivo: 

El sujeto de las iniciativas y decisiones políticas y económicas no es 
el individuo —ciudadano o consumidor—, sino la comunidad, por lo 
tanto, el portador de derechos no es en primera instancia la persona 
individual, sino el colectivo, la nación, el pueblo, pero también la 
tierra —Pachamama—. (Estermann, 2015, p. 103).



47

Capítulo 1.
Buen vivir, convivir en armonía: paradigma no capitalista

Todos los miembros de la comunidad, sin distinción alguna, 
representan a la comunidad. Lo comunitario encuentra su núcleo 
en cómo cada quien es responsable de la convivencia cósmica, es 
decir, de velar porque todos los miembros del colectivo tengan 
acceso a los alimentos, a la salud, a la vivienda, generando armonía 
y equilibrio con el universo.

La participación en la vida comunitaria implica que el poder 
no está en el desarrollo de jerarquías, sino que transita por los 
miembros de la comunidad:

En nuestra comunidad Kallawaya, no hay superiores ni inferiores, 
y andamos en la superación del patriarcado que nos ha heredado 
el mundo de Occidente, no hay unos más ricos que otros y las 
autoridades toman las decisiones en el consejo, ninguno tiene más 
poder que el otro. (Vega Sillo, entrevista, 20 de junio de 2018).

La concepción del CA, y su objetivo comunitario, está en que 
todos vivan bien, sin exclusión de ninguno de sus miembros; el 
trabajo se da en cuanto a la búsqueda del bienestar comunitario 
que se traduce en el bienestar de todos. 

En lo comunitario se encuentra también el tema del poder o 
de la autoridad que, en este paradigma, son ejercidos de manera 
rotativa. Por eso, como cuenta Huanacuní, no hay necesidad de 
lucha. La designación de autoridades dentro de la estructura ances-
tral responde a la lógica del ciclo, por lo que la autoridad está rotando 
y transitando, es decir, se van desempeñando por temporadas:

En la tradición aymara, en la distribución de autoridades en la 
lógica del muyt’a (rotativo), todas las familias participan en la jatha 
(conjunto de familias) todas las jathas participan en el ayllu (conjunto 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

48

de jathas), todos los ayllus participan en la marka (conjunto de 
ayllus), todas las markas participan en el suyu (conjunto de markas). 
(Huanacuni, 2015, p. 77).

Las autoridades no tienen una posición de estatus ni de je-
rarquías, lo que conlleva la ausencia de competencia por los cargos 
o los roles, a todos les va tocar su turno, como señala Huanacuni. 
En el sistema rotativo de autoridades, cuando a un miembro le 
corresponde asumir un rol o “cargo”, todos lo valoran y comprenden, 
pues ya saben qué significa estar en ese trabajo; por eso, hay mayor 
respeto por quienes ejercen los roles de autoridad. La comunidad 
en el ayllu mantiene y cuida el lugar donde se cría la vida; cuando la 
vida da frutos como la comida, el agua, los animales, es tiempo de 
compartir festivamente: la agricultura no es negocio, lo importante 
es el gozo de ver las maravillas producidas por la vida misma.

El buen vivir no se trata solo de vivir, en el sentido de ocupar 
un espacio físico con el cuerpo, como lo advierte Atawallpa Oviedo 
Freire, sino que hace referencia a un conjunto de relaciones que se 
dan en un espacio concreto y del cosmos en su totalidad. Se trata, 
entonces, de aprender a convivir (vivir en compañía de otros), “que 
significa el acto de cuidar y criar la vida como algo que hacemos 
entre todos para todos con la familia humana y con la familia 
cósmica” (Ovideo Freire, entrevista, 2 de julio de 2018), el convivir 
se vuelve un acto sagrado (Oviedo Freire, 2016) y el sumak kawsay 
(buen vivir buen vivir) es precisamente el convivir armónico, que es 
la fuerza, energía, poder, inteligencia, conciencia de toda cosmunidad 
en su conjunto. 



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

49



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

50

Este kawsay tiene una dimensión sagrada y cósmica, implica la 
capacidad de los seres humanos para crear una sociedad, un sistema 
y una cultura que producen el multiverso a escala humana, en todas 
sus creaciones y manifestaciones sociales; es el talento de cómo res-
ponder a la vida como hijos respetuosos del cosmos y de la Tierra. 
El sumak kawsay es el cosmoconocimiento de la vida o, más bien, la 
vida consciente o conciencia de la vida o crianza de la vida; o la vida 
querida, la vida sabrosa, la vida dulce, que es el buen convivir, es 
la vida en comunidad, en colectivo, en comunalidad. Ello implica 
un trabajo complejo que está vinculado directamente con la vida 
comunitaria, con una vida austera, como la del pueblo de la nación 
Kallawaya, donde la utilización de las especies no humanas y de los 
elementos espirituales es solamente para el consumo necesario, sin 
desechos ni desperdicios, pues lo que se busca en este buen convivir 
es el equilibrio del cosmos. En la tabla 1.2 se resumen los principales 
elementos de este paradigma del convivir en armonía.

Tabla 1.2. Elementos del paradigma del convivir en armonía

Paradigma 
del convivir 
en armonía

Lo comunal/
comunitario Pluriversidad Práctica

Producción 
colectiva de 
la vida 

•	 La comunidad 
está conformada 
por todos los 
seres: plantas, 
animales, piedras, 
montañas, ríos, 
etcétera 

•	 Compartir lo 
festivo

•	 El miembro de 
la comunidad 
como portador de 
derechos

•	 El ayllu: lugar de 
bienestar para 
todos.

Cosmocomunidad •	 En la milpa, la 
chacra, la minga 
siempre se 
acompañan de 
música y baile

•	 Se produce la 
comida 

•	 Crianza de los 
hijos 



51

Capítulo 1.
Buen vivir, convivir en armonía: paradigma no capitalista

Paradigma 
del convivir 
en armonía

Lo comunal/
comunitario Pluriversidad Práctica

Los sujetos 
tienen la 
función de 
cuidadores 

•	 Se cría la vida en 
sentido amplio.

•	 Intercambio 
de alimentos 
y medicinas 
con otras 
comunidades

Inteligencia 
cósmica

•	 Conexión con la 
madre tierra

•	 Se produce la 
medicina para 
el cuidado de la 
salud

•	 Se cuida la tierra, 
y se siembra el 
agua

La 
educación 

•	 Se trasmiten 
los saberes y 
conocimientos 
de generación en 
generación 

Cosmoconciencia •	 Se enseña la 
utilización de 
las hierbas, la 
crianza de los 
animales y la 
preparación de 
las medicinas

El trabajo •	 Se celebra el 
trabajo en la 
fiesta. 

•	 Celebración de 
crear la vida a 
través del trabajo 

•	 Se realiza el 
trabajo entre todos 
para uno

Trabajo de 
cuidador, guardián 
del universo 

•	 Los trabajos 
comunales son 
festivos, son 
lugares de lo 
común, donde 
se produce la 
comunicación, 
donde florece la 
vida

•	 Se trabaja al 
ritmo de la semilla 

•	 Se observan 
los ciclos de 
la naturaleza 
y desde allí 
se organiza el 
trabajo 

Poder Transita por la 
comunidad, cada 
miembro tiene la 
oportunidad de 
asumir un cargo de 
autoridad una vez a 
lo largo de su vida. 

 •	 Consejo de 
autoridades

•	 Superación del 
patriarcado

•	 No hay ricos ni 
pobres 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

52

Para concluir este capítulo es necesario mencionar, de nuevo, 
que este paradigma proviene de los pueblos originarios. En el caso 
de este trabajo, se desarrolla a través del ejemplo de la nación 
Kallawaya. No se toma este paradigma como un modelo para se-
guir, sino como un caso que ofrece pistas para pensarnos la vida 
social, las alternativas y las transiciones al capitalismo. 

Arturo Escobar (2019) plantea que “otro posible es posible”, 
para referirse a que otro mundo (otro posible) tiene una posibilidad 
real de ser (es posible), producir otras formas de realidad lo es. Para 
ello no hay fórmulas ni modelos, hay pistas de pueblos y comunida-
des que han mantenido y mantienen relaciones más armónicas con 
la naturaleza y el cosmos que aquellas que hemos conocido quienes 
nacimos en esta matriz de poder blanca, patriarcal y capitalista.
Más aun, el autor nos muestra que hay esperanza. 

El nacimiento de la idea de sentipensante, que los pescadores 
le enseñaron a Orlando Fals Borda está impregnando grupos, co-
lectivos, movimientos, y la academia no escapa de pensarse de esa 
otra manera. Como dice Arturo Escobar (2018): “Cuestionarse las 
nociones ya aprendidas no es nada fácil, pues crecemos y vivimos 
con ellas; las encarnamos en nuestros actos” (p. 14). En tal sentido, 
la propuesta de un paradigma como el de convivir en armonía de 
los pueblos andinos es un horizonte político, un horizonte que nos 
sirve a todos para pensar que otras prácticas son posibles.



53

Capítulo 1.
Buen vivir, convivir en armonía: paradigma no capitalista

Referencias

Escobar, A. (2003) Mundos y conocimientos de otro modo. El 
programa de investigación del grupo modernidad/colonialidad 
latinoamericano. Tabula Rasa, (1), 51-86.

Escobar, A. (2018). Otro posible es posible: caminando hacia las 
transiciones desde Abya Yala/afro/latino-América. Desde Abajo.

Escobar, A. y Esteva, G. (2018). Postdesarrollo a los 25: sobre ‘estar 
estancado’ avanzar hacia adelante, hacia los lados, hacia atrás 
y de otras maneras. En A. Escobar, Otro posible es posible: cam-
biando hacia las transiciones desde Abya Yala/afro/Latino-América 
(pp. 135 -160). Desde Abajo.

Estermann, J. (2015). Más allá de occidente: apuntes filosóficos sobre 
interculturalidad, descolonización y el bien vivir andino. Abya Yala.

Hourtart, F. (2011). Los indígenas y los nuevos paradigmas al de-
sarrollo humano. En I. Farah H. y L. Vasapollo (coords.), Vivir 
Bien: ¿Paradigma no capitalista? (pp. 125-131). CIDES-UMSA.

Huanacuni Mamani, F. (2015). Vivir bien / buen vivir: filosofía, 
políticas, estrategias y experiencias de los pueblos ancestrales 
(6.a ed.). Coordinadora Andina de Organizaciones Indígenas.

Medina, J. (2011). Acerca del Sumak Qamaña, En I. Farah H. y L. 
Vasapollo (coords.), Vivir bien: ¿Paradigma no capitalista? 
(pp. 39-64). CIDES-UMSA.

Oviedo Freire, A. (2014). Sumak kawsay / cultura de la vida: más allá 
del socialismo y del capitalismo, camino alternativo al desarrollo. 
Sumak Editores



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

54

Oviedo Freire, A. (2016). Qué es el sumak kawsay: más allá de 
antropocentrismo de la derecha e izquierda. Sumak.

Romero Bedregal, H. (2011). Vivir bien: hacia un nuevo paradigma 
de desarrollo no capitalista. Suma Qamaña, vivir bien y lg life’s 
Good: como procesos civilizatorios. En Vivir bien: I. Farah H. y 
L. Vasapollo (coords.), ¿Paradigma no capitalista? (pp. 77-122). 
CIDES-UMSA.

Vega Sillo, E. (2017). Revaloración de los saberes y conocimientos 
ancestrales de la nación Kallawaya. Fundación Rosa Luxemburg.



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

55

CAPÍTULO 2.
El desmoronamiento de la creencia en el Estado: 
buen vivir y autonomía de los pueblos*

CAPÍTULO 2.

*	 Una versión preliminar del texto, escrito especialmente 
para este libro, salió publicada en el portal de Alainet. 
Aquí se amplía considerablemente la discusión.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

56



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

57

Omar Felipe Giraldo1

Innumerables son las discusiones que ha estimulado la 
emergencia del buen vivir como proyecto ontológico 
político. Motivados por la institucionalización del con-

cepto en las constituciones de Ecuador (2008) y de Bolivia (2009), 
en muy poco tiempo surgieron debates renovados sobre las po-
sibilidades reales que este significante emergente en el campo 
político latinoamericano podría traer para la descolonización, la 
despatriarcalización, el posdesarrollo y el postextractivismo. Poco 
a poco el buen vivir empezó a escucharse en más y más lugares. Así, 
académicos de todo tipo, se abocaron a publicar trabajos en libros 
y revistas; fueron profusas las investigaciones etnográficas enfoca-
das a horadar, esclarecer y detallar sus especificidades en distintos 
pueblos originarios, y se multiplicaron los aportes jurídicos sobre 
los derechos de la naturaleza promulgados en los dos países andinos. 
Al mismo tiempo, en cada vez más organizaciones y movimientos 
sociales el buen vivir fue llenándose de contenido para guiar sus 
procesos de lucha, y no fueron pocas las asambleas en las que los
 

1	 Doctor en Ciencia Agrarias, posdoctorado en Ecología Política. Investigador de 
Cátedras-Conacyt El Colegio de la Frontera Sur (ECOSUR). Miembro del Siste-
ma Nacional de Investigadores de México, Nivel I. Autor de los libros Utopías en 
la era de la supervivencia. Una interpretación del Buen Vivir (Itaca, 2014); Ecología 
Política de la Agricultura. Agroecología y Posdesarrollo (Ecosur, 2018); y Afectividad 
Ambiental. Sensibilidad, empatía, estéticas del habitar (en co-autoría con Ingrid Toro, 
Ecosur, 2020)



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

58

manifiestos políticos se orientaron en torno a dicho concepto. Los 
estatutos de las cooperativas y asociaciones comunitarias incluye-
ron el buen vivir como parte de su razón de existencia y horizonte 
común, y los congresos de los pueblos dejaron de concebirse sin 
que en algún momento aflorara dicha expresión. En las organiza-
ciones internacionales como la Coordinadora Latinoamericana de 
Organizaciones del Campo (CLOC) - La Vía Campesina, el buen 
vivir se convirtió en una forma de hablar común que permeó muchas 
de sus organizaciones miembros, y rápidamente las filosofías de 
los buenos vivires empezaron a dialogar con proyectos antihegemó-
nicos similares de otras latitudes, como el decrecimiento europeo 
o el swaraj de la India. 

Todo ocurría en el contexto del auge del autodenominado 
progresismo latinoamericano. Institucionalizado en Ecuador y Bolivia, 
el concepto se había vuelto un lugar común en los documentos 
y discursos burocráticos, y, a diferencia de las discusiones que 
ocurrían en los movimientos sociales y el mundo académico, el 
buen vivir se usaba como un adjetivo que remplazaba la noción 
clásica del desarrollo o como un sinónimo del bienestar. Este efecto 
también ocurría en otros países. En El Salvador, Sánchez Cerén 
utilizó el buen vivir como lema de campaña y como correlato de su 
gobierno; en Venezuela, Hugo Chávez expidió la “Cédula del Buen 
Vivir” como mecanismo para realizar compras en establecimientos 
del Gobierno; y en, Colombia, dentro del acuerdo de paz firmado 
entre el Gobierno de Juan Manuel Santos y las Fuerzas Armadas 
Revolucionarias de Colombia (FARC), se mencionó el buen vivir 
cerca de una treintena de veces. Estos son solo tres ejemplos que 
sirven para ilustrar cómo en los ámbitos institucionales el buen 
vivir circuló como una enunciación políticamente correcta usada 
para decir casi cualquier cosa.



59

Capítulo 2.
El desmoronamiento de la creencia en el Estado: buen vivir y autonomía de los pueblos

Visto en perspectiva, es impresionante que una expresión 
inspirada en las concepciones de muchos pueblos originarios a 
lo largo y ancho del Abya Yala2 —como suele decirse en clave no 
eurocéntrica—, haya tenido, en tan poco tiempo, la capacidad 
de influenciar ámbitos tan dispares. Algunos podrán decir que 
fue un concepto que se puso repentinamente de moda. Prefiero 
pensar en términos foucaultianos y plantear que el discurso 
político del buen vivir es un discurso anónimo, que obedece a 
una serie de acontecimientos y enunciaciones que han surgido 
independientemente de la intencionalidad de las personas que las 
impulsaron, y que responde a un conjunto de reglas que han venido 
conformándose durante los últimos veintinueve años, como he 
querido mostrar en mi propuesta arqueológica sobre el tema (véase 
Giraldo, 2014). 

Entre los acontecimientos a los cuales hago alusión, cobra 
especial importancia el triunfo electoral del autodenominado 
progresismo en Latinoamérica. Me refiero al ciclo de gobiernos que 
inició con la llegada de Hugo Chávez al poder en 1998, y que siguió 
en Brasil (2003), Argentina (2003), Uruguay (2004), Bolivia (2005), 
Ecuador (2006), Nicaragua (2006), Paraguay (2008), El Salvador 
(2009) y, más recientemente, México (2018). Fue en el seno de un 
proceso político de dimensiones subcontinentales como el buen 
vivir alcanzó a tener la legitimidad necesaria para que muchos soña-
ran con la refundación de los países, más allá del antropocentrismo, 
la colonialidad y el eurocentrismo, y se empezara a caminar en torno 
a la diversidad cosmológica y epistémica, la interculturalidad, la 
apuesta por la relacionalidad y la transmodernidad (Escobar, 2010; 
Santos, 2010).

2	 Por citar solo algunos: sumak kawsay, en quechua; suma qamaña, en aymara; kyme 
mogen, en mapuche; ñande reko o teko kavi, en guaraní; shiir waras, en ashuar; 
laman laka, en miskitu; lekil kuxlejal, en tzeltal; ma’alob kuxtal, en maya.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

60

Durante la primera década del milenio había mucho 
entusiasmo. Los nombres de las nuevas instituciones ayudaban a 
ilusionarse. Ahora podíamos hablar de que existía una Unidad de 
la Despatrarcalización en el Viceministerio de la Descolonización 
adscrito al Ministerio de Culturas del Estado Plurinacional de 
Bolivia. Había una nueva retórica que acompañaba las nuevas 
constituciones de los países andinos y las discusiones que acontecían 
en espacios populares y académicos se hacían con un emergente 
discurso político (véase la tabla 2.1). En esos primeros años parecería 
que estábamos presenciando algo radicalmente nuevo al interior de 
los Estados: un nuevo pacto entre los levantamientos que precedie-
ron al triunfo electoral3, las organizaciones populares aliadas a los 
nuevos movimientos políticos4 y nuevas alianzas internacionales, 
como ocurrió durante el evento para la Declaración Universal de los 
Derechos de la Madre Tierra en 2011.

 
Tabla 2.1. Cambios en el discurso político

Estado moderno Nuevas enunciaciones

Recursos naturales Pachamama y Madre Tierra

Desarrollo Buen vivir/vivir bien

Individualismo Comunalidad

Derechos del sujeto Derechos colectivos y de la naturaleza

Estado nación Plurinacionalidad y pluriculturalidad

Capitalismo y Comunismo Sistemas comunales basados en la reciprocidad

3	 Podemos enlistar el Caracazo en Venezuela (1989), el levantamiento indígena 
ecuatoriano Inty Raymi (1990), la caída de Bucaram en Ecuador (1997), el Marzo 
paraguayo (1999), la guerra del agua en Cochabamba, Bolivia (2000), la caída 
de Mahuad en Ecuador (2000), la caída de De la Rúa en Argentina (2001), la 
movilización campesina de los cortes de rutas en Paraguay (2000), el antigolpe de 
Estado en Venezuela (2002), la guerra del gas en Bolivia (2003 y 2005). (Machado 
y Zibechi, 2017)

4	 Movimiento Quinta República (MVR) en Venezuela, Partido de los Trabajadores 
(PT) en Brasil, Movimiento al Socialismo (MAS) en Bolivia, y Alianza País en 
Ecuador. 



61

Capítulo 2.
El desmoronamiento de la creencia en el Estado: buen vivir y autonomía de los pueblos

Sin embargo, la realpolitik también empezó a mostrar su 
lado más oscuro. Los programas sociales de redistribución y 
transferencias monetarias se hicieron profundizando el modelo 
extractivista. Los altísimos precios de los llamados commodities 
en los mercados globales, desde el año 2003, coincidieron con la 
emergencia de estos gobiernos y, a contracorriente de los derechos 
de la Madre Tierra, durante este periodo se profundizó el modelo 
rentista mediante la intensificación de la extracción de petróleo, 
gas, minerales, y la promoción del agroextractivismo con la soya5 
y la palma aceitera como su cara más notable (Gudynas, 2009). El 
posdesarrollo del buen vivir defendido por algunos movimientos 
populares y académicos vio emerger un neodesarrollismo, que se 
reveló especialmente álgido con el Territorio Indígena y Parque 
Nacional Isiboro-Sécure (TIPNIS) en Bolivia (Betancourt y Porto-
Gonçalvez, 2016) y la decisión de Correa de explotar el Yasuní en 
la Amazonía ecuatoriana. De lo que muchos nos dimos cuenta, 
fue de que estos gobiernos solo querían o podían hacer reformas y 
cambios cosméticos. 

Las intenciones de hacer una mejor administración de capi-
talismo las dieron sus propios protagonistas en diversas entrevistas. 
Lula, con orgullo, mencionó: “Un metalúrgico está haciendo la 
mayor capitalización de la historia del capitalismo” (“La herencia 
de Lula”, 2010). Correa aseguró: “El modelo de acumulación no lo 
hemos podido cambiar drásticamente. Básicamente estamos ha-
ciendo mejor las cosas con el mismo modelo de acumulación, antes 
de cambiarlo, porque no es nuestro deseo perjudicar a los ricos, pero 
sí es nuestra intención tener una sociedad más justa y equitativa” (“El 
desafío de Rafael Correa”, 2012). Mujica, refiriéndose a Venezuela, 

5	 Se responsabiliza a la soya por la deforestaron de veinte millones de hectáreas 
entre el año 2000 y 2010 en Brasil, Argentina, Uruguay, Paraguay y Bolivia (World 
Wildlife Fund for Nature,  2014).



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

62

lo decía con estas palabras: “Si entierro el capitalismo no tengo con 
qué sustituirlo, en lo inmediato, en la generación de riqueza… se 
nacionaliza esto, se nacionaliza lo otro, me cae la producción, me 
caen las cifras acá, y después la gente tiene que hacer cola… y me 
falta esto… y lo otro. Y la gente lo pasa mal. Prefiero ir más despacio. 
Conciliar, dejar vivir el capitalismo, rezongarlo un poco usando el 
machete, pero no matarlo, porque si no mato la gallina de los huevos 
de oro” (“Los sueños y utopías de José Mujica”, 2014). También está 
el caso del vicepresidente boliviano García Linera, quien celebró el 
capitalismo desarrollista y extractivista porque el fruto de su ex-
plotación podía repartirse entre la gente; o más recientemente, el 
de Andrés Manuel López Obrador, en México, cuando mencionó 
que su función en el Gobierno consistiría en “limar las aristas más 
agudas del capitalismo neoliberal” (Esteva, 2018).

Las intenciones de hacer un capitalismo más benévolo, pro-
fundizándolo, pero corrigiendo sus males más notables, muestran 
en lo que terminó convertida la izquierda en los comienzos del 
siglo XXI: un keynesianismo aderezado con algún ingrediente de 
chauvinismo latinoamericanista. Una social democracia que apro-
vechó los altos precios de materias primas para diseñar y ejecutar 
programas asistencialistas, asegurando que podría mejorarse la 
situación de los pobres redistribuyendo los beneficios económicos 
de la devastación. Una izquierda que en el discurso combatía la 
fase neoliberal del capitalismo, pero no al capitalismo en sí mismo, 
y que como alternativa ofrecía más crecimiento económico con 
mayor intervención estatal —sobre todo en el sector minero-
enérgético—, mientras se aliaba con inversionistas para aumentar 
los ciclos locales de acumulación de capital.

Las cosas son como son, y no lo que algunos quisiéramos que 
hubieran sido. Sin embargo, es preciso entender que, como señala 
Peter Rosset (2018), estos gobiernos se vieron obligados a hacer 



63

Capítulo 2.
El desmoronamiento de la creencia en el Estado: buen vivir y autonomía de los pueblos

una conciliación de clases, pues ellos nunca emergieron como 
clase dominante como ocurrió en Cuba. Su estrategia fue hacer 
acuerdos y coaliciones programáticas con sectores importantes 
de las oligarquías, burguesías nacionales, y fuerzas históricamente 
opositoras para ganar las elecciones y tener gobernabilidad.

Aunque es cierto que estos gobiernos lograron reducciones de 
la pobreza —según sus propios indicadores— mediante programas 
asistencialistas, transferencia monetaria directa, sistemas de com-
pras públicas para organizaciones campesinas, así como ampliación 
del acceso a la educación superior, construcción de infraestructura 
y vivienda, también es cierto que no se lograron cambios estructu-
rales. Muy al contrario, con ellos se facilitó la inversión extranjera 
y se “entregaron los ministerios o secretarías de agricultura, con 
megapresupuestos, a los hombres y mujeres de Monsanto y del 
agronegocio. Liberaron los transgénicos y no avanzaron en la 
reforma agraria. En Brasil, los gobiernos de Lula y Dilma vieron 
la mayor expansión territorial del agronegocio en la historia del 
país” (Rosset, 2018). El sector financiero creció de manera es-
pectacular y hasta el Fondo Monetario Internacional terminó 
felicitando el desempeño económico protagonizado por el gober-
nante Evo Morales.

Al decir de Machado y Zibechi (2017), a esto debe agregarse 
el nacimiento de nuevas élites y burguesías. El aumento del papel 
económico del Estado derivó en el surgimiento que una nueva 
casta, la cual fue acumulando poder y riqueza. Nuevos ricos fueron 
apareciendo —como los boliburgueses en Venezuela, o la nueva 
élite aymara de El Alto en Bolivia—, a medida que iban atesorando 
privilegios con los contratos de las políticas gubernamentales. Otros 
también acumularon riqueza robando. Los escándalos de corrupción 
que resonaron con especial intensidad en los casos Odebrecht en 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

64

toda Latinoamérica y JBS en Brasil, son solo una muestra de que el 
cáncer de la corrupción no pudo ser combatido en estos gobiernos. 
Aunque no puede decirse que los gobiernos progresistas fueron más 
o menos corruptos que los gobiernos de la derecha, se supone que 
debería existir en ellos mayor compromiso ético por el hecho de 
haber llegado con una supuesta impronta popular.

El compromiso con el capital financiero se concretó, en parte, 
a través de las políticas sociales. Durante los periodos de Lula y 
Russef, por ejemplo, se crearon políticas de “inclusión financiera” 
por medio de las cuales se facilitó el acceso al crédito. Con estas 
medidas, millones de familias se endeudaron, terminaron de edu-
carse en el consumo y se hicieron dependientes de la banca. Según 
el análisis de Machado y Zibechi (2017), los gobiernos progresistas 
tampoco lograron frenar la desigualdad, profundizaron la de-
pendencia de los países a las exportaciones de bienes primarios, 
generaron mecanismos de represión a las voces opositoras de los 
movimientos sociales y, de alguna manera, terminaron por cooptar 
la voz de los procesos de abajo al constreñir la política autónoma. 
Un diagnóstico fulminante fue realizado por estos mismos autores:

Lo que entró en crisis es un proyecto que buscó administrar el 
capitalismo realmente existente —o sea el extractivo— pero con 
buenos modales. El resultado de los años dedicados a gerenciar el 
modelo fue el ascenso de nuevas proles de gestores que se incrustaron 
en los altos escalones del Estado, ya sea en las administraciones cen-
trales, las empresas estatales o en alianza con empresas privadas. La 
crisis del progresismo devela lo que el discurso pretendió enmascarar: 
cómo las políticas sociales, bajo el argumento de la justicia social, el 
combate a la pobreza y la desigualdad, se limitaron a cooptar a los 
dirigentes populares para intentar domesticar los movimientos de 
los más pobres. Las políticas sociales fueron necesarias para poder 



65

Capítulo 2.
El desmoronamiento de la creencia en el Estado: buen vivir y autonomía de los pueblos

implementar un objetivo impronunciable: establecer alianzas entre 
las élites emergentes y las clases dominantes tradicionales, para 
gobernar a los subalternos con las menores resistencias posibles 
(Machado y Zibechi, 2017, p. 151).

Difícil encontrar una descripción más contraria al buen 
vivir. El proyecto político enfocado en una ontología relacional 
—basado en principio según el cual “no se puede vivir bien si los 
demás viven mal”, el acoplamiento con todas las formas de vida, la 
crítica al consumo y la redefinición del sentido civilizatorio por uno 
pluriversal basado en la comunalidad, la resacralización del mundo, 
la transformación espiritual para sabernos pertenecientes a nuestra 
Madre Nutricia, y la redefinición de las economías para insertarse 
a las relaciones sociales y los ciclos ecosistémicos— chocó de frente 
con la realidad del Estado contemporáneo. Para la mayoría de las 
personas que habían acompañado con entusiasmo los supuestos 
procesos de cambio, el sentimiento fue el paso de la fiesta a la resaca. 
A mi juicio, uno de los más agudos testimonios de la desilusión lo 
escribió Catherine Walsh (2017):

En el Ecuador, la esperanza colectiva que muchxs sentíamos ante la 
nueva Constitución de 2008 —en cuyo proceso activamente parti-
cipé (ver Walsh, 2008 y 2009)— se ha convertido en un colectivo 
pesar. La “apuesta puesta” en el Estado —con mayúscula— y en la 
posibilidad de su refundación radical, intercultural y plurinacional 
—posibilidad y apuesta también luchadas en Bolivia— ya se 
desvaneció. (pp. 19-20).

[…]

Después de la experiencia vivida en los últimos años en el Ecuador, 
y de observar de cerca la de Bolivia, dejé de creer en la posibilidad 
de la radical refundación y transformación estatal. Así también 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

66

me di cuenta de los peligros de agrandar —con el poder de la letra 
y el significado— esta institución que hasta con su “vestimenta 
progresista” alienta y alimenta el sistema capitalista-patriarcal-
moderno/colonial. (p. 30).

¿Qué fue lo que pasó durante estos años? ¿Existió acaso un 
quiebre fundamental en la idea de transformar los países desde la 
estructuras estatales? Sin duda, algo está pasando en el sector más 
crítico que se había comprometido con el proyecto ontológico 
político del buen vivir. Una sacudida que no solo se explica por 
los tibios y contradictorios resultados de los procesos progresistas 
en América Latina, sino también por la escalada neofascista en 
América Latina y el rápido ascenso electoral de los movimientos 
más reaccionarios del subcontinente6. No son pocos los movi-
mientos que habían apostado todos sus esfuerzos a realizar las 
transformaciones de la mano de los partidos en el poder. El Mo-
vimiento de los Trabajadores Rurales sin Tierra en Brasil (MST), 
es quizá el caso más dramático. Aliado del PT y con innumerables 
procesos en curso en sus asentamientos gracias a las colaboraciones 
con el Estado, en un abrir y cerrar de ojos terminó siendo acusado 
por Bolsonaro de ser una “organización terrorista”.

Es importante no perder de vista que el contraste de ambos 
espectros políticos tiene que dejarnos claro que no son iguales 
unos gobiernos a los otros. Por supuesto que no. Existen algunas 
posibilidades de contener algunas de las consecuencia más 
inmediatas del avance del capital cuando la izquierda institucional 

6	 El giro a la derecha en Latinoamérica y el Caribe inició con Macri en Argentina 
(2015), y siguió con Temer en Brasil (2016), Kuczynski-Vizcarra en Perú (2016), 
Morales en Guatemala (2016), Danilo Medina en República Dominicana (reelec-
ción, 2016), Lenín Moreno en Ecuador (2017), Piñera en Chile (2017), Hernán-
dez en Honduras (2017), Abdo Benítez en Paraguay (2018), Duque en Colombia 
(2018), Bolsonaro (2019), y Bukele en El Salvador (2019).



67

Capítulo 2.
El desmoronamiento de la creencia en el Estado: buen vivir y autonomía de los pueblos

logra acceder al poder gubernamental, lo que para vastos sectores 
de la población significa una diferencia abismal en su diario vivir. 
Sin embargo, la experiencia latinoamericana de la última década 
nos ha enseñado que el margen de maniobra para hacer cambios 
estructurales desde el Estado es cada vez más limitado, y de ahí la 
necesidad de hacer un balance profundo de las estrategias políticas 
que hemos estado impulsando. La misma Walsh (2013), rememora a 
Stuart Hall cuando aseguró que los momentos políticos producen 
movimientos teóricos. Sin duda, son muchos los desplazamientos 
teóricos que debemos atender en el contexto latinoamericano del 
progresismo y el reciente giro al neofascismo. Hay demasiados 
importantes y urgentes, pero uno impostergable: la cuestión de si el 
Estado —así se haga llamar plurinacional— es irreformable e impo-
sible de decolonizar, en la medida en que es parte consustancial de 
las herencias coloniales y la estructura industrial del capital. 

Planteado de otra manera: ¿Acaso no hemos estado creyendo 
por mucho tiempo que las cosas pueden cambiarse a través del 
sistema electoral y del aparato estatal? ¿No habrá una contradicción 
irreconciliable entre el imaginario posdesarrollista del buen vivir y 
la forma-Estado? La lógica centrada en la economía que defiende 
el crecimiento económico, y que promueven Estados de toda laya, 
¿no es incompatible con el descentramiento de la racionalidad 
económica del buen vivir? ¿El tamaño gigante del Estado será incon-
gruente con el sentido de la proporción y aquello que solo puede 
gestionarse efectivamente a escalas mucho más reducidas? Consi-
dero que estos interrogantes son el giro teórico más importante que 
debemos dar quienes defendemos que Otros mundos son posibles. El 
cambio de la economía, el constitucionalismo y las vías estatales, por 
el autonomismo, el autogobierno; todo, en perspectiva del pronto 
colapso del sistema capitalista/moderno/urbano/industrial.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

68

El Estado: la forma del capital

La explicación más clara y pedagógica sobre la crítica al Estado 
la ha dado recientemente el subcomandante Moisés (2017) del Ejér-
cito Zapatista de Liberación Nacional (EZLN), mediante la metáfora 
de la finca. Para Moisés el capitalismo es como una gran finca, en 
donde los presidentes son tan solo los capataces; los gobernadores, 
los mayordomos; y los alcaldes municipales, los caporales. El que 
manda es el patrón capitalista y toda la estructura, en realidad, 
está al servicio del sistema. Cuando se cambia de gobernante, en 
realidad se está cambiando de capataz, el cual, quiéralo o no, tiene 
que atenerse a la lógica del capital. Pensar desde la lógica de la finca, 
o la gran hacienda, como lo propone Moisés, nos ayuda a aceptar 
que un nuevo gobernante, o capataz, lo único que puede hacer es 
actuar dentro de límites muy estrictos, pues el que manda no es él, 
sino el dueño, o los muy escasos dueños que concentran la mayor 
parte de la riqueza mundial.

La lúcida metáfora de la finca, con sus capataces, mayordomos 
y caporales, enuncia con franqueza, y sin titubeos, que la estructura 
estatal se ha convertido en un simple instrumento útil para asegurar 
los intereses del capital y la autonomía del mercado. Después de más 
de treinta años de transformaciones estructurales, sus instituciones 
y aparatos normativos han quedado subordinados a la lógica de la 
economía de libre mercado y a su objetivo principal: el crecimiento 
de la acumulación del capital. La “finca” nos está diciendo que, a 
pesar de lo que se cree, el Estado neoliberal no lo cambia uno u 
otro gobernante, pues el sistema es una superestructura global; una 
racionalidad institucionalizada, como dice Foucault (2008), la cual 
ha quedado inscrita en los cuerpos de los gobernados, haciendo 
coincidir los deseos de consumo y los sueños de vivir mejor de la 
población mediante el juego de la libertad económica. 



69

Capítulo 2.
El desmoronamiento de la creencia en el Estado: buen vivir y autonomía de los pueblos

Hay quienes aún creen que el neoliberalismo se define por 
la disminución del Estado y que, por tanto, salir de este periodo 
implica engordarlo de nuevo. Es algo mucho más complicado: la 
finca globalizada, a través de organismos multilaterales, acuerdos 
comerciales, y de una racionalidad o forma de hacer las cosas, ha 
reorientado las funciones de los Estados para que estas institucio-
nes lleven a cabo “acciones reguladoras” con el fin de garantizar 
el buen funcionamiento del mercado. Sin embargo, para asegurar 
que su función sea cumplida adecuadamente, el Estado capitalista 
contemporáneo debe asegurar la legitimación de su hegemonía 
mediante la corrección de las “fallas del mercado” a través de la 
política social, “rezongando el capitalismo con el machete”, como 
bien expresaría don Pepe Mujica.

En lo que quiero insistir es en que no se trata de si existen 
gobiernos neoliberales o no. El neoliberalismo quedó inmerso en 
el juego de las relaciones capitalistas internacionales y, en tal sen-
tido, no está en las manos de los caporales poderlo cambiar. A veces 
se necesitan giros tenues, como ocurrió en Latinoamérica en los 
primeros años del siglo XXI. Aplazamientos temporales, diría el 
neomarxista David Harvey (2003), para que los Estados construyan 
infraestructura, aumenten la masa de consumidores haciendo 
crecer a la clase media, eduquen a profesionales obedientes en las 
universidades y, en general, creen todo aquello que necesitan con 
dinero público para la privatización futura. Una década de gobier-
nos progresistas es suficiente para favorecer la estabilidad general 
del sistema capitalista y entrar en un nuevo ciclo de acumulación, 
como parece que está ocurriendo con el giro a la derecha en 
América Latina (Giraldo y McCune, 2019). 

Visto en mayor perspectiva, todos los gobiernos buscan hacer 
avanzar la agenda del capital, y lo que cambian son las fases. En 
perspectiva de los ciclos de mediana duración, como explica Peter 
Rosset (2018), en Latinoamérica podríamos pensar que los gobiernos 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

70

militares llegaron a sus límites, dando paso a gobiernos democráticos 
de corte neoliberal, que también llegaron a sus límites. Se requerían 
algunos ajustes de los supuestos gobiernos de izquierda, tanto para 
abrir nuevos ciclos de reproducción de capital, como para conte-
ner la inconformidad social dejada después de tanto despojo. Sin 
embargo, estos gobiernos ya cumplieron su función y llegaron a sus 
límites, lo que abrió paso a la derecha, que llegó envalentonada de 
nuevo por sus fueros. Asistimos a cambios de caporales, a cambios 
en la administración de la finca. Momentos de juego en la globa-
lización neoliberal que entiende que se debe hacer uno u otro 
ajuste para facilitar los negocios. Simples periodos de acomodos y 
reacomodos en los diseños globales de la agenda capitalista, donde 
los gobiernos cumplen, de distintas maneras y en tiempos diferentes, 
el papel de transferir riqueza hacia el capital.

La comprobación de que en ocasiones se dejan llegar caporales 
de las filas de las clases subalternas al poder ejecutivo, pero sin que 
ellos o ellas puedan efectuar cambios sustanciales, poco a poco le está 
haciendo descreer a muchos que el Estado implementará agendas 
que afecten directamente a las clases privilegiadas, y que podrán
efectuarse acciones de política pública que busquen cambiar radical-
mente el estado actual de la propiedad de los medios de producción. 
La explicación que algunos de los caporales dieron es que las 
coaliciones controlaban el gobierno pero no al Estado. La interpre-
tación que nos ofrece la metáfora del subcomandante Moisés es que 
no se puede controlar ni el gobierno, ni al Estado, pues la soberanía 
está lejos de residir en el territorio jurídico de los países, el cual ha 
sido remplazado por un ensamblaje de tratados internacionales y 
aparatos transnacionales que rigen la economía global.

No son pocos los debates que ha generado esta postura; 
sobre todo, desde que el zapatismo, en su celebración de los 25 
años del levantamiento en enero de 2019, se declaró en abierta 



71

Capítulo 2.
El desmoronamiento de la creencia en el Estado: buen vivir y autonomía de los pueblos

oposición al gobierno de Andrés Manuel López Obrador. Desde 
el lado más estatalista, corrieron las críticas sobre esa posición de 
izquierda “pura”, que no quiere mezclarse con el Estado y, según 
algunos, resulta muy conservadora al final. Su argumento consiste 
en que desde una posición cómoda están esperando la caída de los 
gobiernos populistas para decir “se los dije, son iguales a los demás”. 
Su cuestionamiento, al cual no le falta algo de razón, es que es 
fácil criticar cuando en realidad no se tiene una propuesta para las 
mayorías, para los trabajadores urbanos, y que en cambio ese espacio 
de las mayorías está siendo ocupado por los neopentecostales, por la 
derecha popular, que sí sale a votar y nos pone arriba a los Bolsonaro. 
Para ellos, el bloque histórico de lucha no puede saberse al margen 
de la institucionalidad, porque se vuelve funcional al terminar 
dejando todo el poder del Estado y el mercado abierto al capital. Los 
críticos de la visión crítica al Estado sostienen que las propuestas 
autonomistas terminan por coincidir con el neoliberalismo. El 
purismo de izquierdas —aquel que renuncia a la realpolitik y se 
resiste a conciliar—, dicen, termina siendo aliado de las derechas.

Puedo consentir con estas críticas que un autonomismo radical 
de la noche a la mañana no es posible, y que existen buenas razones 
en el pragmatismo de quienes aún siguen buscando la conquista del 
poder estatal en el contexto de las nefastas políticas del neofascismo. 
Habrá que seguir abriendo frentes para la disputa del Estado, 
sabiendo que no es monolítico y que existen espacios y momentos 
de ruptura. Quizá algunas formas de contención, como mencioné, 
pueden hacerse desde sus aparatos e instituciones. Habrá peque-
ñas fisuras que podemos abrir y por las cuales podremos colarnos7. 

7	 En un trabajo recientemente publicado (véase Giraldo y McCune, 2019), se ha 
matizado un poco la postura de este capítulo, tomando como base el caso de las 
políticas públicas favorables a la agroecología en Cuba y los gobiernos progresis-
tas latinoamericanos. En particular, se menciona que al renunciar a los procesos 
de negociación, los movimientos agroecológicos permiten que las élites políticas 
y económicas resurgentes se apropien de tierras, territorios y recursos necesarios 
para que los sistemas alimentarios agroecológicos se conviertan en un sustituto 
global de la agricultura industrial.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

72

Sin embargo, no es por purismo que se cuestiona al Estado, sino por 
una constatación histórica. Si las transformaciones estructurales se 
pudieran hacer desde el Estado, no existiría esta crítica tan mordaz. 
Pero lo que hemos aprendido después de esta década de progresis-
mos es que las transformaciones difícilmente pueden hacerse desde 
ahí, y que toca apelar a otras estrategias. 

Estamos haciendo un cuestionamiento fundamental, que fue 
parte dispersa del pensamiento marxista8 y fue olvidado desde 
Engels, pasando por todos los socialismos del siglo XX y por los 
autodenominados socialismos del siglo XXI en América Latina: la 
noción según la cual toda revolución estará abocada al fracaso si 
no lidia en serio con la necesidad de deshacerse del Estado. Marx 

8	  Maximilien Rubel escribió en 1973 un pequeño texto intitulado Marx, teórico del 
anarquismo, cuya exposición sostiene que Marx compartía con los anarquistas el 
ideal de la desaparición del Estado. Particularmente, en tres escritos tempranos 
—Crítica de la filosofía hegeliana del Estado (1843), Introducción a la crítica de la filosofía 
hegeliana del derecho y Sobre la cuestión judía (1844)—, Marx aseguraba que eran dos 
las instituciones sociales que explican los males “que padece la sociedad moderna 
y que padecerá hasta que una revolución social no las suprima: el Estado y el 
Dinero” (como se citó en Rubel, 1973/2017, p. 9). Lo que propone Rubel es 
que para Marx la negación del Estado y del dinero es anterior a sus estudios de 
economía política y, por tanto, parte constitutiva de la misma. No obstante, el 
Libro sobre el Estado, previsto como parte de su trabajo de economía política, se 
quedó sin escribir y, con ello, su teoría habría quedado inconclusa, sobre todo, en 
la crítica de la política. Sin embargo, para Rubel, se puede realizar una exégesis 
de su obra que, en ciertos apartados, ilustra sus coqueteos con el anarquismo. 
De acuerdo con el exégeta marxiano, Marx ve en la Revolución Francesa la 
continuación de las tradiciones monárquicas: “Lejos de ver en principio del Estado 
la fuente de los males sociales —escribía en Vorwärts, 1844—, los héroes de la 
Revolución francesa, percibieron, al contrario, en la taras sociales la fuente de los 
males políticos”(Ip. 9). Veintisiete años más tarde, Marx continuó desarrollando 
esta idea con ocasión de los acontecimientos de la Comuna de París: “la primera 
Revolución Francesa… se vio obligada a desarrollar la obra comenzada por la 
monarquía absoluta, a saber, la centralización y la organización del poder del 
Estado… El más pequeño interés individual procedente de las relaciones entre 
los grupos sociales fue separado de la misma sociedad; vuelto independiente en 
forma de interés de Estado cuya defensa es confiada a los sacerdotes del Estado 
que cumplen funciones jerárquicas determinadas”. Marx explicaba lo anterior 
para mostrar el verdadero significado de este acontecimiento: “La Comuna no 
fue una revolución contra una forma cualquiera de poder de Estado, legitimista, 
constitucional, republicano o imperial. Fue una revolución contra el Estado como tal, 
contra este monstruoso aborto de la sociedad [cursivas añadidas]; fue la resurrección 
de la auténtica vida social del pueblo, realizada por el pueblo” (Carta sobre la 
comuna, borrador, 1871).



73

Capítulo 2.
El desmoronamiento de la creencia en el Estado: buen vivir y autonomía de los pueblos

había observado con perspicacia que el Estado es un apéndice de 
los intereses de la clase dominante y de las élites económicas, y, 
en tal sentido, el socialismo no podría advenir reproduciendo las 
mismas estructuras existentes en el capitalismo. El problema es 
que la estructura estatal de los Estado nación modernos es hija de 
las instancias piramidales y verticales, de aquellas que buscan la 
dominación y el control, hechas para reproducir el sistema y no para 
ir en contra de él.

Lo que estamos impugnando, inspirados en el zapatismo de 
Chiapas, es que la clave anticapitalista esté en la llegada de nuevo 
personal político a las instituciones del Estado; que la alternativa 
para el buen vivir esté en la forma del partido, en las urnas y en 
la conquista del gobierno; y a ese acuerdo que considera al Estado 
como agente principal de la transformación. Pero, ante todo, 
estamos cuestionando un efecto profundamente nocivo que surge 
de esa obsesión: pensar como Estado, imaginando cómo hacer las 
transformaciones desde arriba, soñando en forma de jerarquías 
(Esteva, 2013b). Se trata de un tipo de mirada de la cual estamos 
contaminados, que consiste en pensar en la transformación desde 
las instituciones a la manera de “ingenieros sociales que conducen a 
las masas al paraíso que concibieron para ellas” (p. 14). 

Al discernimiento de Esteva, agregaría además otra conta-
minación en nuestra mirada: pensar como industria. Hablo de ese 
pensamiento que concibe las cosas en gran escala, en tamaño gigante, 
con aparatos centralizados y jerárquicos. El Estado nación moderno 
hace parte del sistema capitalista industrial; ha sido creado para 
él y funciona según su propia lógica. Por eso, parafraseando a 
Boaventura de Sousa Santos, no hay respuestas industriales para los 
problemas causados por el sistema industrial. El Estado no tiene ni 
el tamaño ni la proporción adecuada para responder a la mayoría 
de los problemas contemporáneos que requieren otro tipo de escala, 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

74

más pequeña, más localizada, más cercana a la gente. La efectividad 
de los sistemas jurídicos consuetudinarios de los pueblos indígenas 
en comparación con el derecho positivo del Estado nación solo es 
una muestra de ello. Una vez que el sistema político crece, al llegar a 
tener la escala que conocemos —un presidente que gobierna la vida 
de millones, o incluso miles de millones de personas— hace todo lo 
contrario de lo que se propone: desgobernar.

Por supuesto, el Estado se legitima en una profunda herencia 
colonial de la modernidad que podemos atribuir a Hegel: la noción 
de que un pueblo es incapaz de gobernarse a sí mismo y, por tanto, 
necesita representantes y políticos profesionales. La democracia 
se transforma en su antítesis, porque ya no es el poder del pueblo, 
sino el poder estatal delegado a unos gobernantes, que se separan 
durante el periodo de su gobierno de los gobernados, y quienes por 
mejores intenciones que tengan, ya arriba, en las instituciones, o 
bien se corrompen, o bien se dan cuenta de su limitado margen de 
maniobra al tener que obedecer a un imperio que los trasciende 
(Baschet, 2017). 

Finalmente, lo que se debemos concluir es que otro Estado no 
es posible9, y ello nos obliga a pensar en modos de transformación 

9	 Existen otras fórmulas, como aquellas que ha planteado Santiago Castro-Gómez 
(2015) recientemente. Para este decolonialista, la pregunta pasa por la posibilidad 
de un gobierno hegemónico de izquierdas que contemple la autonomía de la 
sociedad civil, es decir, una representación que no excluya el autonomismo. Lo 
que tiene en mente Castro-Gómez es un proceso de hegemonía que no renuncie 
al control de los aparatos de Estado, y que coexista con la hegemonía de la 
sociedad civil —aquella que no se organiza para demandarle al Estado, y que no 
se define en relación a él—. En mi opinión, si bien esta vía intermedia pudiese 
sonar sensata para los procesos de transición, tiene los vicios mencionados de 
seguir soñando con la “toma del poder” —arriba—, aunque ahora “dejando 
hacer la autonomía” —abajo—. Esta visión, además de ser presa de las herencias 
coloniales que el autor tanto cuestiona, no considera la evidencia de la historia, la 
cual nos está enseñando que las “hegemonías de la sociedad política” están lejos 
de conquistarse en un mundo dominado por el capital transnacional.



75

Capítulo 2.
El desmoronamiento de la creencia en el Estado: buen vivir y autonomía de los pueblos

que dejen de referenciarse en esta institución, lo cual implica hacerlo 
desde abajo y con la tierra, dejando de hacer el capitalismo ahora y 
abriendo grietas en la gran muralla que nos imponen.

Algunas claves de formas otras de hacer la 
emancipación

No nos deshacemos del Estado por decreto. Lo hacemos 
volviéndolo innecesario mediante la construcción de otro tipo 
de procesos autónomos desde la base (Esteva, 2013a). Haciendo 
inoperantes sus formas de dominación y control. Ejerciendo lo 
que Giorgio Agamben ha denominado “un poder destituyente”; es 
decir, un poder capaz de hacer inoperante al sistema ante el cual 
se revela, en franco antagonismo con las formas de poder constitu-
yente —aquellos que mantienen operantes las formas de poder del 
sistema político-económico constituido—. Se trata, entonces, de 
volver inoperante el poder del Estado y la lógica de la economía 
(Agamben, 2014), y su capacidad para desactivar la potencia de la 
política autónoma y el autogobierno de las comunidades (Machado 
y Zibechi, 2017).

La cuestión no es quién está en el poder, sino la naturaleza 
misma del Estado, configurado desde el Tratado de Westfalia como 
una estructura de dominación y control. Por eso, en la versión más 
radical de Jerome Baschet (2015), se trata de:

… renunciar a la concepción de lo político basada en entidades 
abstractas, a las representaciones del Estado que enseñan a pensar 
desde arriba, y sustituir una mirada que parta de lugares singulares 
que renuncien a dilapidar energías en los espacios institucionales del 
Estado. (p. 70).



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

76

Por supuesto, al renunciar al Estado, tenemos que crear las 
alternativas y, dentro de ellas, preguntarnos por las maneras de 
controlar los medios de producción. En cualquiera de los casos, 
considero urgente que la izquierda vuelva a pensar en las maneras 
de la revolución y deje de conformarse con agendas reformistas 
de corta duración lideradas por caudillos. Para ello, es necesario 
asegurar que cualquier forma emergente de los recursos liberados 
no recaiga en el Estado, sino que estos pasen al control de formas 
organizativas que se adopten según los acuerdos autónomos a los 
que lleguen sus miembros.

Hablar de la revolución hoy para algunos podría sonar caduco, 
pues siempre se cree que se trata de la toma del poder del Estado, 
ya sea por la violencia o por la vía electoral. Creo que la revolución 
es posible, pero tenemos que verla inscrita en el fin de la era de los 
combustibles fósiles, y el muy probable colapso de la civilización 
termoindustrial, en la medida en que la base energética y material 
que le da soporte a este tipo de civilización está llegando a su fin 
(Giraldo, 2018; Taibo, 2017). Este es el acontecimiento en torno al 
cual debe pensarse la revolución, y de ahí la pertinencia del buen 
vivir para abrir las posibilidades de desescalamiento del sistema, 
de relocalización de las economías, de recuperación del sentido de 
la proporción, y de una transformación ontológica y civilizatoria 
para volvernos a sentir seres interdependientes de nuestros congé-
neres biológicos e hijos de nuestra Madre Tierra. Por supuesto, 
no se trata de delinear todas las formas y maneras de revolución 
—lo que sería petrificar la esperanza—, sino de abrir posibilidades 
para que la inmensa creatividad de los pueblos les dé forma, según 
sus contextos culturales y ecológicos. 

Quisiera mencionar un texto de Hanna Arendt (2018) que 
había permanecido inédito y, me parece, ofrece una apertura a 
esta posibilidad:



77

Capítulo 2.
El desmoronamiento de la creencia en el Estado: buen vivir y autonomía de los pueblos

Hablando en términos generales, ninguna revolución es posible allí 
donde la autoridad del Estado se halla intacta… Las revoluciones no 
son respuestas necesarias, sino respuestas posibles a la delegación 
de poderes de un régimen; no la causa, sino la consecuencia del 
desmoronamiento de la autoridad política. En todos los lugares en 
los que se ha permitido que se desarrollen sin control esos procesos 
desintegradores, habitualmente durante un periodo prolongado de 
tiempo, pueden producirse revoluciones, a condición de que haya un 
número suficiente de gente preparada para el colapso del régimen 
existente… (párr. 9).

Hoy, el desmoronamiento de la autoridad política no consiste 
en el cambio de un tipo de Estado por otro, sino en el desmoro-
namiento del Estado en cuanto tal. Y dice Arendt que, cuando se 
deja que se desarrollen estos procesos de descomposición, pueden 
producirse revoluciones, siempre y cuando la gente esté preparada 
para el colapso. En términos de nuestra discusión, y del contexto 
de la gran crisis civilizatoria de nuestro tiempo, eso significa haber 
ido construyendo suficiente “poder destituyente” en términos de 
autoorganización, autogestión, y autonomía. Habernos puesto en 
obra, para cambiar el mundo desde abajo. Me gusta mucho cómo lo 
dicen los zapatistas: Nosotros somos muy curiosos, nos gusta mirar 
por esos huequitos que se abren en el gran muro del capital, para 
saber cómo son esos otros mundos que se aproximan. 

Abrir grietas, en el muro que se colapsa, es mucho más revo-
lucionario que hacer conciliaciones de clases dentro del mismo 
Estado burgués10. Hemos aprendido, de muchos modos, que cambiar 

10	Una crítica que incluye aquellas guerrillas como las FARC o el ELN en Colombia, 
tan patéticas tanto en la guerra como cuando transmutan en partidos políticos, y 
se ve a su dirigencia sentada en los escaños del Congreso.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

78

el mundo a través de las reformas es una ilusión, y que la revolución 
debe enfocarse en nuevas formas de hacer política, preguntándonos 
no cómo dejamos de hacer capitalismo en el futuro, sino cómo 
aprovechar las grietas del capitalismo, aquí y ahora, para construir 
otras relaciones sociales, nuevos arreglos institucionales, y ejercer la 
revolución más allá del Estado nación (Holloway, 2011). La idea de 
la revolución, entonces, ya no será la de delegar los cambios radicales 
a un grupo de representantes y la política de las exigencias, sino la 
de llevar a cabo revoluciones con formas hetarárquicas de poder, 
reorganizando el mundo de abajo hacia arriba.

La pregunta es cómo se conectan las distintas grietas que se 
van armando. Cómo aquellos embriones de una esa nueva civiliza-
ción entran en diálogo, intercambian saberes, experiencias y sueños.
Estamos hablando de cómo esos buenos vivires —en plural— 
que están haciendo, aquí y ahora, un mundo diferente, entran 
en una comunicación popular con otros, conformando redes, 
rizomas, tejidos. La imagen es la de un sistema que empieza a 
ser desmantelado, vuelto inoperante en muchos sitios a la vez, y 
sustituido por algo totalmente diferente que va tomando un diseño 
en malla, en red, muy distinto al diseño de las estructuras jerárquicas 
del poder estatal. Coaliciones que se van armando en redes e in-
terredes. Iniciativas de pequeña escala que, como enseña Esteva, van 
remplazando necesidades por funciones sociales y se expanden a 
través del contagio (véase la tabla 2.2). 



79

Capítulo 2.
El desmoronamiento de la creencia en el Estado: buen vivir y autonomía de los pueblos

Tabla 2.2. De las necesidades a las funciones sociales

Necesidades 
(Su satisfacción depende de 

instituciones públicas y privadas)

Funciones
(Recuperación de la 

autonomía)

Alimentación Comer

Educación Aprender

Salud Sanar

Vivienda Habitar

Economía Intercambiar

Fuente: Elaboración propia, a partir de la propuesta de Esteva (2013a; 2013b).

Esto quiere decir que en lugar de las necesidades provistas 
por el Estado, o los bienes y servicios ofertados en el mercado, la 
autonomía busca recuperar la propia capacidad de alimentarse —en 
donde la agroecología está desempeñando un papel fundamental—; 
aprender en libertad, deslindados de los currículos oficiales y 
del sistema llamado educación —espacios de aprendizaje común 
sin provisión de títulos ni asistencia obligatoria—; recuperar la 
habilidad de sanar —retomando saberes curativos autóctonos en 
diálogo con los saberes de la medicina moderna—; o recuperar el 
arte de habitar —mediante la permacultura por ejemplo— (Esteva 
y Escobar, 2017). No se trata de volver a un estado anterior, sino 
de re-crear un arte de habitar contemporáneo, cuya mayor riqueza 
es la riqueza relacional, la gratuidad y el placer del compartir para 
reproducir la vida en comunidad.

En la actualidad, muchos procesos horizontales muestran que 
es posible reavivar las riquezas relacionales, regenerar la red de 
relaciones humanas y revitalizar saberes tradicionales, movilizando 
así la capacidad de las comunidades rurales y urbanas para usar 
los recursos disponibles. Estas experiencias son una prueba de la 
potencialidad que tiene rehabilitar ámbitos comunitarios y de 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

80

las ventajas que ofrecen las estructuras relacionales basadas en la 
participación masiva y la creatividad colectiva más allá del Estado 
nación (Giraldo, 2018). Por supuesto, no falta quienes dicen, 
como lo ha hecho el filósofo colombiano Santiago Castro-Gómez 
(2016; 2019), que estas luchas que no aspiran a la representación 
ni a disputar la hegemonía del Estado son al final muy conserva-
doras, pues al no querer poner a prueba sus postulados en el 
escenario del antagonismo democrático, optan por dejar las cosas 
“tal como están”:

En lugar de arriesgarse a ganar en una lucha por la hegemonía de 
la sociedad política, el autonomista prefiere “mantener la posición” 
y seguir perdiendo; prefiere dejar inalterada una condición de 
subalteridad perpetua que, por lo menos, le asegura legitimidad como 
sujeto excluido, a fin de alimentarse de sus continuas derrotas 
y permanecer en espera de una “revolución” siempre pospuesta 
(Castro-Gómez, 2016, p. 408).

Para estos críticos del autonomismo, las luchas locales o 
las propuestas de los grupos subalternos son deslegitimadas por 
insuficientes y carecer de la fuerza necesaria para transformar la 
situación del capitalismo realmente existente. Según su criterio, 
las alternativas propuestas tienen el inconveniente de ser demasiado 
locales y pequeñas para enfrentarse al monstruo del capitalismo 
hegemónico (Escobar, 2019). Insisten en afirmar que no es viable 
renunciar a la recuperación del Estado de derecho y sus instituciones 
públicas, pues ésta es la única estrategia viable que tenemos para 
combatir el estado de desigualdad y la marginación que ha creado 
el neoliberalismo contemporáneo. Las experiencias autonómicas, 
como la zapatista, serán bellas, románticas, y loables, pero en nada 
contribuirán para los millones de excluidos.



81

Capítulo 2.
El desmoronamiento de la creencia en el Estado: buen vivir y autonomía de los pueblos

Quienes defendemos el autonomismo, por el contrario, con-
sideramos que seguir pensando en estructuras estatales significa 
seguir reproduciendo el sistema y que la disputa por la democracia 
formal, si bien puede servir para ciertas posibilidades de contención 
del daño y alguno que otro avance contrahegemónico, hace ya 
varias décadas dejó de ser la base de la emancipación social. Apelar 
a cambiar periódicamente de representantes que abanderan posi-
ciones populistas o republicanistas es, de algún modo, hacer parte 
del juego de las reglas establecidas por la globalización contempo-
ránea dominada por las corporaciones. Al contrario de lo que 
piensa Castro-Gómez, opino que el elemento conservador no está 
en querer fugarse del Estado para mantenerse como subalterno, sino 
en seguir manteniendo el hábito de las necesidades del desarrollo 
y la mentalidad de rebaño asociada al seguimiento de líderes electo-
reros, en los que se delega el “poder”, mientras continúa neutralizada 
la potencia creativa de “cambiar la forma de cambiar”.

Mientras algunos desorientados se resistirán a pensar la 
transformación al margen de las políticas públicas, el constitu-
cionalismo y la democracia representativa, otros nos inspiramos 
en la gran potencia revolucionaria que ha crecido en los pueblos 
de América Latina y el Caribe. Barkin y Sánchez (2019) han 
sugerido una hipótesis arriesgada: el continente es el germen de 
una revolución comunitaria —un sujeto revolucionario colectivo, 
como ellos lo llaman— liderada por comunidades campesinas, afro 
e indígenas. Hay un movimiento creciente, en el cual, según sus 
cálculos, participan cientos de millones de personas que, en medio 
de la gran crisis civilizatoria, está recomponiendo sus organizaciones 
y estructuras de gobierno, para tomar control sobre sus territorios, 
al tiempo que regeneran la base ecosistémica en la cual habitan. 
Una multitud de procesos, aquí y allá, están dando pistas del 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

82

nuevo carácter de la revolución, pues desafían al régimen político 
dominante modificando la política de las demandas, a través de la 
recuperación de la agencia personal y colectiva. 

Son experiencias silenciosas, en las que se están construyendo 
monedas comunitarias, bancos comunales, casas de trueque, coope-
rativas que usan sus excedentes para crear fondos que atiendan a la 
reproducción de la vida de sus integrantes. Radios comunitarias, 
plataformas virtuales y un sinfín de ensayos artísticos que inter-
vienen estéticamente los micropoderes reproductores del sistema. 
Organizaciones campesinas están creando sus propias escuelas y 
universidades populares bajo el principio de la interculturalidad, 
donde se reaprende el arte de la agricultura, la construcción 
vernacular, la sanación y muchos otros saberes necesarios para la 
vida autónoma. Son, en suma, numerosísimas voluntades que están 
reconstituyendo las relaciones, regenerando la comunidad y creando 
elementos técnicos para rehabitar la tierra que se aglutinan bajo 
distintos nombres, pero tienen en común tejer colectivamente el 
horizonte de la vida buena, el buen convivir, la vida sabrosa.

Dichos elementos sirven para mostrar que abajo, a ras de 
tierra, el proyecto ontológico político del buen vivir apenas inicia 
y está sobreviviendo a la primera prueba, que es superar el Estado y 
enfocar todas sus fuerzas hacia el nuevo carácter de la revolución. 
Una revolución que solo es posible entenderla si advertimos que lo 
que está en crisis es una forma de vivir, una crisis de la cual no po-
demos salir, sino jubilando este sistema que crea tanta opulencia 
para unos mientras genera tanta pobreza modernizada para la 
mayoría y devastación del sustrato vital para todos. Afortunada-
mente, una cantidad importante de colectivos están escapándose 
del sistema: solo falta que desempañemos los lentes para darnos 
cuenta de su existencia.



83

Capítulo 2.
El desmoronamiento de la creencia en el Estado: buen vivir y autonomía de los pueblos

Referencias

Agamben, G. (2014). What is a destituent power? Environment 
and Planning D: Society and Space, 32(1), 65-74. https://doi.
org/10.1068/d3201tra

Arendt. H. (2018, 8 de noviembre). Condiciones y significado de 
la revolución. El País. https://elpais.com/cultura/2018/11/07/
actualidad/1541593930_890568.html

Barkin, D. y Sánchez, A. (2019). The communitarian revolutionary 
subject: new forms of social transformation. Third World 
Quarterly. https://doi.org/10.1080/01436597.2019.1636370 

Baschet, J. (2015) Adiós al capitalismo: autonomía, sociedad del buen 
vivir y multiplicidad de mundos. Ned.

Baschet, J. (2017). Podemos gobernarnos nosotros mismos: La autonomía, 
una política sin el Estado. Cideci-Unitierra.

Betancourt, S. y Porto-Gonçalvez, W. (2016). Encrucijada 
latinoamericana en Bolivia: el conflicto del TIPNIS y sus 
implicaciones civilizatorias. En A. Bartra, W. Porto-Gonçalves 
y S. Betancourt, Se hace terruño al andar: las luchas en defensa del 
territorio. Itaca.

Castro-Gómez, S. (2015). Revoluciones sin sujeto: Slavoj Zizek y crítica 
historicismo postmoderno. Akal.

Castro-Gómez, S. (2016). Historia de la gubernamentalidad II: Filosofía, 
cristianismo y sexualidad en Michel Foucault. Siglo del Hombre.

Castro-Gómez, S. (2019). El tonto y los canallas: notas para un 
republicanismo transmoderno. Pontificia Universidad Javeriana.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

84

El desafío de Rafael Correa (2012, 15 de enero). El Telégrafo. https://
www.eltelegrafo.com.ec/noticias/especial/1/el-desafio-
de-rafael-correaEscobar, A. (2010). Latin America at a 
crossroads: alternative modernizations, post-liberalism, or 
post-development? Cultural Studies, 24(1), 1-65. https://doi.
org/10.1080/09502380903424208

Escobar, A. (2019) Otro posible es posible. Caminando hacia las 
transiciones desde Abya Yala/Afro/Latino-América. Desde Abajo. 

Esteva, G. (2018) Despertar. La Jornada. 23/11/2018 https://www.
jornada.com.mx/2018/11/23/opinion/020a2pol

Esteva, G. (2013a). La insurrección en curso. En R. Ornelas (coord.), 
Crisis civilizatoria y superación del capitalismo. Universidad 
Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones 
Económicas.

Esteva, G. (2013b). Nuevas formas de la revolución. Cideci-Unitierra. 

Esteva, G. y Escobar, A. (2017). Post-Development@ 25: on ‘being 
stuck’and moving forward, sideways, backward and otherwise. 
Third World Quarterly, 38(12), 2559-2572. https://doi.org/10.1080
/01436597.2017.1334545

Foucault, M. (2008). Seguridad, territorio, población. Akal.

Giraldo, O. F. (2014). Utopías en la era de la supervivencia. Una 
interpretación del Buen Vivir. Itaca.

Giraldo, O. F. (2018). Ecología política de la agricultura: agroecología y 
posdesarrollo. El Colegio de la Frontera Sur.



85

Capítulo 2.
El desmoronamiento de la creencia en el Estado: buen vivir y autonomía de los pueblos

Giraldo, O. F. y McCune, N. (2019). Can the state take agroecology 
to scale? Public policy experiences in agroecological territo-
rialization from Latin America. Agroecology and Sustainable 
Food Systems, 43(7-8), 785-809. https://doi.org/10.1080/2168356
5.2019.1585402 

Gudynas, E. (2009). Diez tesis urgentes sobre el nuevo extractivismo: 
contextos y demandas bajo el progresismo sudamericano actual. 
En J. Schuldt, A. Acosta, A. Barandiarán, A. Bebbington, M. 
Folchi, CEDLA-Bolivia, A. Alayza y E. Gudynas, Extractivismo, 
política y sociedad. Centro Andino de Acción Popular; Centro 
Latinoamericano de Ecología Social.

Harvey, D. (2003). The “new” imperialism: accumulation by 
dispossession. Socialist Register, 40, 63-87.

La herencia de Lula. (2010, 3 de octubre). Proceso. https://www.
proceso.com.mx/99635

La herencia de Lula. https://www.proceso.com.mx/99635

Holloway, J. (2011). Agrietar el capitalismo: el hacer contra el trabajo. 
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla.

Machado, D. y Zibechi, R. (2017). Cambiar el mundo desde arriba: los 
límites del progresismo. Bajo Tierra 

Subcomandante Insurgente Moisés. (2017, 12 de abril). El mundo 
capitalista es una finca amurallada. Enlace Zapatista. https://
bit.ly/3dMU2h6 Rosset, P. (2018, 19 de agosto). América Latina 
y la Conciliación de Clases. La Jornada. https://www.jornada.
com.mx/2018/08/19/opinion/022a1mun?fbclid=IwAR2wn-
jAFYhgwaF7vqTzrdAG2P9sA4OGt_lyLEDzji2aDbjn 
FqjnqwIL6wI



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

86

Rubel, M. (2017). Marx, teórico del anarquismo. San Cristóbal de las 
Casas, Cideci-Unitierra. (Original publicado en 1973)

Santos, B. S. (2010). Refundación del Estado en América Latina: 
Perspectivas desde una epistemología del Sur. México, Siglo XXI 
Editores - Siglo del Hombre

Los sueños y utopías de José Mujica. (2014, 11 de enero). El Tiempo. 
https://www.eltiempo.com/archivo/documento/CMS-
13354001

Taibo, C. (2017). Colapso. Los Libros de la Catarata.

Walsh, C. (2008). Interculturalidad, plurinacionalidad y decolo-
nialidad: las insurgencias político-epistémicas de refundar el 
Estado. Tabula Rasa, (9), 131-152.

Walsh, C. (2009). Interculturalidad, Estado, sociedad: luchas (de)
coloniales de nuestra época. Universidad Andina Simón Bolívar; 
Abya-Yala.

Walsh, C. (2013). Lo pedagógico y lo decolonial: entretejiendo 
caminos. En C. Walsh (Ed.), Pedagogías decoloniales: prácticas 
insurgentes de resistir, (re)existir y (re)vivir (tomo 1, pp. 23-68). 
Abya Yala.

Walsh, C. (2017). Gritos, grietas y siembras de vida: entretejeres de 
lo pedagógico y lo decolonial. En C. Walsh (Ed.), Pedagogías 
decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y (re)vivir 
(tomo 2, pp. 17-46). Abya Yala.

World Wildlife Fund for Nature. (2014). El crecimiento de la soja: 
impactos y soluciones. Gland: WWF Internacional.



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

87

CAPÍTULO 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en 
el sureste Mexicano: del lekil kuxlejal a diversas 
prácticas de construcción de otros mundos posibles

CAPÍTULO 3.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

88



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

89

Rigoberto Solano Salinas1

¿Queda algo por decir, hay algo por hacer para que hagamos nacer 
otro mundo y que ese continuum anhelo de la humanidad de tener 
un nuevo vivir pleno y digno se pueda alcanzar? Por la incomodidad 
de las incomodadas y los incomodados, la gente que busca la des-
domesticación o des-acostumbramiento de los sujetos, la gente que aún 
sigue soñando, que aún tiene esperanzas que alimentar, que aún tiene 
una dosis de amor propio y al prójimo, respeto a la humanidad y a 
la naturaleza, al cosmos del que somos parte, decimos que sí. Toca 
entonces, como decimos en maya tseltal xcha’ sujtesel ko’tanik 
yu’un ya yich’ yipsch’ulel ko’tantik, hacer volver nuestro corazón 
para que se fortalezca su espíritu y re-in-surgir desde adentro con 
“rabia”. A medida que se cultive, se despierte o hagamos llegar 
el ch’ulel, se emancipen los sujetos (nosotras-nosotros) desde la 
colectividad, escuchen y respeten otras voces entonces despertaremos 
y re-in-surgiremos como mujeres verdaderas y hombres verdaderos. 
Sujetos nuevos para un mundo nuevo en donde no existe la amnesia 
sociocultural e histórica.

 (López Intzín, 2010a). 

1	 Educador y comunicador popular. Docente-investigador de la Maestría de 
Comunicación Educación en la Cultura de la Facultad de Ciencias de la 
Comunicación, Corporación Universitaria Minuto de Dios - UNIMINUTO, Sede 
Principal (Bogotá, Colombia) entre 2015 y 2019. Actualmente es doctorante en 
Ciencias Sociales y Humanísticas en el Centro de Estudios Superiores de México 
y Centroamérica-CESMECA, en San Cristóbal de las Casas (Chiapas-México).



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

90

El texto que se presenta a continuación es uno de los 
resultados de la investigación Comunicación para el Buen 
Vivir / Vivir Bien en América Latina (Abya Yala). Hacia 

una construcción de diálogos Interculturales2, que partió de la pregunta: 
¿Cómo se producen los saberes y las prácticas locales que inspiran el 
Buen Vivir en América Latina, a partir de diálogos interculturales 
para resignificar la Comunicación-Educación?

En este proceso, caminamos de la mano de diferentes expe-
riencias en tres países latinoamericanos: Ecuador, Bolivia y México, 
con el fin de indagar por las diversas maneras de entender lo que 
en los últimos años se ha denominado Buen Vivir / Vivir Bien, 
entendido, en líneas muy generales y simplificando las diferencias 
culturales entre los distintos pueblos, como un proyecto político 
de construcción de autonomías y ordenamiento de los territorios 
y la vida que se basa en ontologías y epistemes disonantes del sis-
tema hegemónico occidental y capitalista, reconociendo de entrada 
que además de nutrirse de los saberes profundos de los pueblos 
originarios, también lo hace del marxismo, así como del pensamiento 
ambiental y libertario.

En este capítulo se da cuenta del caminar preguntando por 
prácticas semejantes en el sureste mexicano, más precisamente, 
en las inmediaciones de la ciudad de San Cristóbal de las Casas, en 
el estado de Chiapas, lugar emblemático de la resistencia zapatista 
desde 1994, en la historia más reciente, entorno que ha servido para 
anidar también otras prácticas políticas, económicas y culturales de 
resistencia y re-existencia.

2	 Esta investigación es producto de un esfuerzo interinstitucional de investigadores 
y activistas de varios países latinoamericanos. En lo que respecta a UNIMINUTO 
(Colombia), la investigación es liderada por mi compañera y amiga, la profesora 
Aura Isabel Mora, con la participación en calidad de coinvestigador del autor de 
este texto, gracias a la financiación obtenida mediante la convocatoria interna de 
investigación del Sistema UNIMINUTO a nivel nacional en 2018.



91

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

En este andar por San Cristóbal de las Casas, emergió con fuerza 
una expresión antigua en lengua Maya: Lekil Kuxlejal, que con el 
riesgo de traición implícito en toda traducción, en castellano podría 
entenderse como Vida plena-digna-justa (López Intzín, 2010b), así 
como distintas prácticas políticas y económicas de construcción 
proyectos de vida alternativos basados en el cuidado de la vida y 
en la cooperación que, como todos los procesos sociales que inci-
den en la producción teórica y conceptual de las Ciencias Sociales 
(en este caso, del concepto emergente de los buenos vivires), aportan 
a los diálogos interculturales que nos trazamos en la investigación.

Así, para dar cuenta de este propósito, el texto por venir está 
estructurado, en primer lugar, por una reflexión sobre la perspectiva 
epistémica y metodológica de este trabajo; en segunda instancia, se 
comparte una breve semblanza de la historia de San Cristóbal de 
las Casas como territorio, siguiendo a Arturo Escobar (2017), como 
un lugar ontológico, que es formado y da forma a la vida social y 
natural. En un tercer apartado, el más extenso del documento, se 
comparten cuatro lecturas de cómo se producen desde la vida social, 
desde la cotidianidad, sentidos y significaciones para construir 
otros mundos desde el ahora. Finalmente, en un cuarto apartado, se 
ofrecen algunas reflexiones derivadas del caminar las experiencias, 
con el propósito de aportar a esta reflexión sobre los buenos vivires 
en clave intercultural.

En un intento por lograr una síntesis de los hallazgos de la 
investigación, este texto alude a la existencia de una espiritualidad 
materializada, profundamente asociada a la defensa de la vida, 
o en términos tseltales: al Gran Respeto (Iche’l ta muk’) por la 
vasta existencia, es decir, por todo lo que existe, mediante prácticas 
concretas como un mercado agroecológico, una organización de 
trueque que intenta desmontar el capitalismo interno, una forma-
otra de autogobierno.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

92

Estas prácticas dan cuenta viva y cotidiana de otras ontologías 
y, por ende, de otras éticas, que no necesariamente se enuncian a 
sí mismas desde conceptos emergentes como Buen Vivir/Vivir Bien 
o Lekil Kuxlejal, en la versión más propia del sureste mexicano; 
tampoco se autodenominan como “espirituales”; son más bien 
ontologías y prácticas performativas, creadoras, generadoras de sus 
propios conceptos desde el hacer y la reflexión para mejorar. De 
hecho, quizás esa aparente dificultad para nombrarlas y definirlas 
estriba en que devienen de una trama intercultural en contra del 
sistema hegemónico capitalista que cosifica a los seres humanos y a 
la naturaleza. Acaso por ello, estas prácticas devienen tan poderosas 
y atractivas, porque su raíz espiritual está en el pensar-sentir-hacer 
desde y para la Vida.

Sobre la perspectiva epistemológica, estética y 
metodológica

Porque para conocer hay que caminar mucho
(Abuelita Guambiana, citada por Vasco, 2007, p. 36)

El proponer diálogos interculturales sobre cómo se producen 
prácticas de buenos vivires en Latinoamérica es un camino 
semejante a abrir una trocha3, por cuanto se está caminando por 
lugares nuevos y las tramas culturales del otro o de los otros y otras, 
son desconocidos. No obstante, “Conocer es recorrer”, como afirma 

3	 En cualquier territorio rural o selvático de Colombia, una trocha es un camino que 
se abre por entre la espesa vegetación, que en Colombia llamamos comúnmente 
“monte”. A veces, una vez creadas, las trochas vuelven a enmontarse por la falta 
de uso, o se redefinen según las necesidades de los caminantes. Con el paso del 
tiempo, la trocha se vuelve camino si resulta segura o útil para algún propósito, 
pero lo que determina tal destino es que quienes habitan ese territorio comiencen 
a darle un uso de relevancia colectiva.



93

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

Luis Guillermo Vasco (2007, p. 36), lo que significa, por ejemplo, 
caminar por donde nuestros guías nos indican, hacer pausas, 
aumentar la velocidad o reducirla, descansar…

La aproximación a la pregunta de investigación corresponde 
a una búsqueda epistémica desde el sur y, por ende, la anteceden 
caminos previos en el orden ético-estético (Solano Salinas y Prieto 
Fontecha, 2018). Para su abordaje, en primer lugar, es preciso dar 
prelación a las epistemes de quienes protagonizan las experiencias, 
en una relación sujeto-sujeto, pero no es un mero reconocimiento, 
sino lo que el profesor Axel Köhler (2011) ha denominado co-teorizar, 
que es:

… producir conocimientos juntos [entre los distintos sujetos que 
participan en una investigación, en una relación de interaprendizaje] 
que expliciten la teoría implícita en las prácticas políticas. Tales 
esfuerzos de co-teorizar con los protagonistas van al corazón de la 
mutua imbricación entre la práctica y la teoría, pues buscan dar 
forma discursiva a la teoría implícita en la práctica y, al mismo 
tiempo, realzar el potencial práctico de los conocimientos teóricos 
producidos, pues ¿para qué sirven éstos sino para retroalimentar la 
práctica? (p. 388).

Ahora bien, ese ejercicio, no solo visibiliza a los protagonistas 
de las comprensiones del mundo o experiencias, sino que pone en 
evidencia la subjetividad del investigador como sujeto con su propia 
trayectoria vital, con miedos, certezas e ignorancias.

Y, en segundo lugar, lo anterior necesariamente lleva a 
adoptar una postura estética distinta que, en el caso de este texto, 
se propone como un ejercicio de escritura en investigación de tipo 
performativo, que comienza con un relato sobre el territorio que 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

94

alberga las humanidades de quienes protaginizan las experiencias, 
pero un territorio que no sirve solo de contenedor, sino que está 
vivo puesto que es histórica, vitalmente construido y, por ello, cons-
truye a quienes allí habitan.

Posteriormente, se parte de la idea de que las experiencias 
que dan vida a esta reflexión son las que determinan cómo ser 
narradas de manera cercana, pues el caminar al lado de cada uno 
de sus protagonistas suscitó relatarlo de una manera particular, 
para, al final del texto, proponer algunas reflexiones despues de 
este recorrido.

Breve (pero necesaria) historia de 
San Cristóbal de las Casas

 La Tierra es una comunión de sujetos, 
no una colección de objetos 

(Berry, 2013, como se citó en Escobar, 2016, p. 28)

La frase de Tomas Berry coincide plenamente con la pers-
pectiva epistémica intercultural en la que se sitúa este ejercicio 
investigativo, que entiende el territorio como una construcción 
relacional entre humanos y no humanos, en donde el territorio (sus 
aspectos morfológicos, biofísicos, así como espirituales) da forma 
y es formado en una relación de devenir con las culturas humanas 
que lo habitan.

Desde una mirada geológica, San Cristóbal de las Casas, está 
a 2100 metros sobre el nivel del mar, en la región de los Altos de 
Chiapas. También se le conoce como Valle de Jobel o Jovel (hay 
una disputa sobre si la palabra que nombra este territorio proviene 
de la lengua castellana o de alguna de las de origen maya), aunque 
no es un valle, estrictamente, sino el resultado de movimientos 



95

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

orogénicos (Aubry, 2017) —es decir, que forman montañas— que 
causaron el surgimiento de tres volcanes (el Zontehuitz, el Ecatepec 
y el Huitepec), hoy inactivos que , junto a varios cerros producto 
de las erupciones de lava (del Gato, Guadalupe, el cerrito de San 
Cristóbal), rodean el actual casco urbano. Es decir, el territorio en 
que hoy se asientan cerca de 160 000 habitantes, desde el punto de 
vista geológico, tiene en sus orígenes una dinámica turbulenta.

En cuanto a las distintas culturas que le han dado forma al 
territorio, hay vestigios prehispánicos de unos 10 000 años atrás; 
posteriormente, con la diáspora Maya del periodo clásico, algunas 
comunidades, provenientes de Palenque, se asentaron en Jovel/Jobel 
hacia el siglo X de la era cristiana. Eran precisamente los herederos 
mayas del pueblo Tsotsil quienes cuando llegaron los conquista-
dores españoles, que venían acompañados de sus aliados aztecas, 
habitaban este lugar , en donde les opusieron resistencia los origi-
narios, principalmente asentados en Chamula. Es precisamente en 
esa dinámica social, también conflictiva y turbulenta, como se funda 
en 1528, inicialmente con el nombre de Villa Real, lo que se conoce 
actualmente como San Cristóbal de las Casas, lugar “que la colonia 
llamó Ciudad Real y la costumbre Jovel” (Aubry, 2017, p. 13). Por 
estas fechas, Chiapas estaba adscrito a la Capitanía de Guatemala.

Un aspecto interesante de la urbanización de San Cristobal 
en la Colonia es que sus fundadores y posteriores herederos no 
amurallaron la ciudad ni edificaron puentes para mejorar los 
accesos; de manera insólita, estructuraron un centro, habitado por 
los notables españoles y, dependiendo de la cercanía o confianza, 
fueron protegiéndolo mediante la ubicación de conventos y de 
asentamientos de artesanos o indígenas cercanos a sus propósitos, 
de dentro hacia afuera, ante un potencial ataque de los originarios 
de estas tierras. Según Aubry:



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

96

La primera defensa fue el espacio. Sabían que los rebeldes potenciales 
no podrían caer sobre la nueva ciudad sin franquear previamente 
al norte, grandes extensiones de zacatales al descubierto, donde no 
podían pasar desapercibidos. En el sur, su asentamiento gozaba de la 
protección natural de […] la laguna de Chapultepec, María Eugenia y 
la Ciénaga, que desempeñaban el papel de foso en torno a un castillo 
[…] Prohibieron a todos, incluso a los Dominicos, cuando llegaron 
en 1545, de construir puentes: fue su segunda protección […] Entre el 
río y el centro residencial, regalaron sitios a sus aliados (Mexicanos 
y Tlaxaltecas). A partir de 1546, les obsequiaron terrenos de cultivo 
entre río y barrio [tercera y cuarta protección]. Se dieron el lujo de 
una quinta protección: entre los barrios indígenas y las escasas 
cuadras del centro residencial español prohibieron toda cons-
trucción. Un cinturón verde constituía el último colchón protector 
de la nueva ciudad.

Refinaron más su estrategia de disuasión: entre barrios y centro, en 
medio de los campos interiores, pero bien comunicados con la ciudad 
residencial, colocaron a los conventos de religiosos: mercedarios 
(1537) al poniente, dominicos (1546) al norte y franciscanos (1577) 
al sur. Esta última tuerca de seguridad era una defensa diplomática, 
porque a los religiosos les competía exclusivamente la atención al 
campo indígena, mientras los seculares se dedicaban por completo 
al servicio español (Aubry, 2017, p. 19).

Esa lógica urbanística y sociocultural permaneció hasta bien 
entrado el siglo XX y a través de los años, ahondó las diferencias 
entre los distintos habitantes, segregando, pero a la vez, visibilizán-
dolas. Por otra parte, Chiapas como territorio social y político ha 
padecido el desamparo. En palabras de Audry:



97

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

Chiapas es un finis terrae. […] Cuando llegó allí, Fray Bartolomé de 
las Casas, creía estar a la puerta del Japón, es decir, en su mente, al 
otro lado del mundo. Estas tierras de nadie atrajeron a los conquista-
dores, pero allí se perdieron y sufrieron mil sustos. Decretaron 
que eran la “Provincia de los Confines”. Históricamente Chiapas 
pertenece a la marginación por decreto y al olvido por costumbre 
(Aubry, 2017, p. 13). 

Es probable que por ello la historia de esta región esté marcada 
por crisis agrícolas (1707), rebeliones contra los poderes establecidos 
o por su disputa (1693, 1700, 1712, 1821-1823,1892), pasando por una 
anexión prolongada del estado de Chiapas a México, que tardó de 
1842 hasta 1882 (por la disputa con Guatemala), hasta un movi-
miento contrario a la Revolución Mexicana, en la segunda mitad de 
la década de 1910.

El hito más reciente que evidencia el olvido del gobierno a sus 
habitantes es el levantamiento del Ejército Zapatista de Liberación 
Nacional (EZLN), sucedido en 1994 a la luz pública, pero que, 
según sus fundadores, se comenzó a gestar casi una década antes, 
con el propósito de reivindicar las demandas básicas de “trabajo, 
tierra, techo,alimentación, salud, educación, independencia, libertad, 
democracia, justicia y paz” (EZLN, 2000). Este levantamiento no 
significó solamente un reclamo del orden nacional mexicano, sino 
que marcó la emergencia de uno de los nuevos movimientos sociales 
declarados en contra del sistema hegemónico neoliberal a nivel 
global. Las imágenes de los combatientes zapatistas tomándose 
la cabecera municipal de San Cristóbal de las Casas, pero además 
cuestionando desde distintas producciones, que van desde lo 
político más tradicional, hasta lo poético, haciendo uso de medios 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

98

digitales, en donde se integran los saberes tradicionales indígenas 
con una nueva lógica revolucionaria de construcción de poder y 
resistencia, puso a esta ciudad en los últimos 25 años en el centro 
de las discusiones sobre las alternativas al modelo desarrollista 
globalizado, mediante la creación de otros mundos posibles. Tal 
dinámica incrementó sustancialmente la presencia de entidades 
multilaterales, académicos y solidarios extranjeros y nacionales de 
México, diversificando aún más el tejido social de este territorio.

Cuatro lecturas de producción de la vida social en 
San Cristóbal de las Casas relacionadas con los 

buenos vivires

En este apartado se presentan, en distintos formatos narrativos, 
los hallazgos del trabajo de campo. La primera experiencia que se 
presenta es dialogada, conversada, con un intelectual originario 
que comprende la profundidad de las palabras Lekil Kuxlejal en el 
sureste mexicano. La segunda, corresponde a un proceso que parece 
radicalmente distinto, como lo es el Tianguis Agroecológico, que 
procura construir y sostener un mercado de comida sana y cercana, 
en donde consumidores, productores y procesadores se encuentran 
e intercambian de manera distinta. La tercera, un poco más radical 
en sus preceptos, busca, mediante El Cambalache, desmontar el 
capitalismo interno, que nos ata, que nos subyuga a un sistema 
hegemónico, que nos insta a acumular más y a compartir menos. 
Finalmente, la cuarta experiencia es el resultado de un relato 
autobiográfico de una visita y plática con la Junta de Buen Gobierno 
del Caracol de Oventic, que se erige como experiencia práctica de 
construcción de alternativas de poder.



99

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

El Lekil Kuxlejal: “Vida plena-digna-justa desde 
el Iche’l ta muk’”

En las calles de San Cristóbal, así como en sus alrededores, 
pueden verse en las paredes —tanto de la ciudad como de algunos 
caseríos ubicados en las carreteras hacia San Juan Chamula, 
Comitán o San Andrés Larráinzar, entre otros municipios— dife-
rentes murales, muchos inspirados por los compas zapatistas, así 
como por otras luchas por el derecho a la existencia autónoma. En 
ellos se repite una expresión proveniente de las lenguas de origen 
Maya: Lekil Kuxlejal, que, en cierta medida, fue lo que atrajo nuestra 
atención hacia las tierras del sureste mexicano, con el ánimo de 
proponer un diálogo intercultural con el Sumak Kawsay o Suma 
Qamaña, que emerge desde las distintas tramas políticas, sociales y 
culturales de los países andinos.

Fue así como, después de hacer un recorrido por algunos textos 
que abordan el Lekil Kuxlejal, los caminos me llevaron a un diálogo 
con alguien a quien académicos y líderes sociales me referenciaron 
para hablar críticamente sobre lo que es significa esta expresión 
desde una voz propia: el sociólogo tseltal Xuno López Intzín. A 
diferencia de otros apartados de este mismo texto, en los que se 
esboza cada una de las experiencias, esta —que entiendo más como 
un diálogo interepistémico— se comparte en el formato de lo que en 
Colombia llamamos una “conversa”, es decir, una plática animada4:

4	 Es importante considerar lo que entiendo por conversa, en términos, si se 
quiere, metodológicos. Lo más cercano a esta apuesta sería una entrevista no 
estructurada; sin embargo, reivindico en la conversa la puesta en escena de la 
subjetividad de los implicados en ella; lo que da la posibilidad de narrase desde 
la autobiografía, desde la experiencia y, por qué no, desde la duda o la ignorancia. 
Como afirmamos en otro texto: “Asumir una conversa implica un formato de 
diálogo entre pares con formación disciplinar, saberes, así como prácticas vitales 
y profesionales distintas” (Solano Salinas y Prieto Fontecha, 2018, p. 190). 
Finalmente, es importante señalar que esta conversa fue editada con el fin de 
hacerla más sintética y abordar el interrogante básico de ¿Qué es el lekil kuxlejal 
desde la perspectiva de los pueblos de origen maya en su propia voz? Además, 
porque intenta resumir un diálogo que se prolongó por varios días en diferentes 
espacio-tiempos durante el trabajo de campo en San Cristóbal. 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

100

Rigoberto Solano Salinas.— Xuno, la perspectiva epis-
témica —para llamarla de algún modo— en la que me sitúo para 
indagar por el Lekil Kuxlejal está compuesta por tres lentes: el de 
investigador social, el de solidario del pueblo Korebaju, que resiste 
y re-existe desde hace siglos en lo que hoy son los departamentos de 
Caquetá y Putumayo en Colombia, y el de un mestizo de origen cita-
dino que comparte la espiritualidad originaria asociada con el Yajé.

Hago esta mención porque, como hipótesis de trabajo y desde 
mi experiencia con este pueblo amazónico, tengo la certeza de que 
no existe un solo Buen Vivir, por cuanto cada pueblo entiende su 
existencia de manera distinta; por ende, un ejercicio de respeto 
epistemológico elemental es preguntarle a quienes poseen el saber 
de su lengua qué comprenden por una expresión que les es propia 
y cómo la experimentan en su cotidianidad. Además, creo que la 
barrera lingüística es también epistemológica; como hablante 
nativo del castellano, en mi relación con el pueblo Korebaju fui 
descubriendo que, por más que conozca un vocabulario más o 
menos extenso de mi lengua materna, en realidad soy un hablante 
funcional del castellano, pero desconozco los relatos, las narrativas 
detrás de cada palabra… por eso la importancia de conversar. Eso, 
hoy por hoy, le ocurre incluso a hablantes de lenguas originarias.

Xuno López Intzín.— De acuerdo. Para mí el Lekil Kuxlejal, 
así como el Sumak Kawsay, se ha puesto en una moda académica 
que tiene el riesgo de quitarle el sentido original… ya le están 
quitando su alma, su espíritu. Ahora pueden ser conceptos, pero 
en realidad son más bien códigos de vida o diseños de una utopía 
que se realiza cotidianamente, con luchas de distintas maneras. 
Si hablamos de Lekil Kuxlejal, propiamente dicho, es importante 
partir de una noción básica del saber Maya que consiste en la 
idea de que todo está vivo; yo hablo de una vasta existencia, una 



101

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

existencia compleja en donde todos nos relacionamos; nosotros 
no miramos la realidad dividiendo el mundo en uno vivo y otro no-
vivo, material e inmaterial; las piedras, las plantas que parece que 
ya murieron, siguen haciendo parte de esa vasta existencia, algo 
que compartimos todos.

Rigoberto Solano Salinas.— Entiendo esa concepción 
desde las prácticas de espiritualidad yajecera —que, según creo, 
también has compartido—, por cuanto uno de los cuestiona-
mientos que surge de manera recurrente en estas ceremonias es la 
pregunta por nuestro pensar-sentir-decir-hacer cotidiano en relación 
con el hecho de que allí se aprende que somos parte de un mismo 
tejido puesto que todos los seres existentes estamos relacionados. En 
general, el conflicto interno se da porque buena parte de nuestras 
acciones diarias parten de una idea y unas prácticas totalmente 
opuestas, que privilegian el egoísmo y la individualidad. Esa com-
prensión de la vasta existencia nos reta a pensar la existencia en relación 
con… lo otro y los otros.

Xuno López Intzín.— Es que es una existencia relacional, 
como tú la llamas, por eso su vastedad. Ahora bien, la creación 
de esa vasta existencia del mundo Maya parte de una matriz com-
puesta por el ch’ulel y el o´tan. ¿Qué es el Ch’ulel? Como afirmaba 
en un texto:

Ch’ulel en tseltal denota “espíritu” y “conciencia”, también es la 
energía que mueve las cosas y anima. Nosotros creemos que todo 
ser tiene ch’ulel, ya que en nuestra cosmovisión no existen seres 
animados e inanimados; las piedras, las plantas, los árboles, los 
animales diminutos y los grandes tienen ch’ulel. En nuestra cultura 
decimos que al nacer se trae un ch’ulel que vendría siendo el alma. 
Existe otro ch’ulel el cual crece conforme el ser humano evoluciona 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

102

y va adquiriendo experiencia de vida. Este otro ch’ulel es una 
construcción colectiva, comunitaria y social que nos permite pensar 
y discernir nuestros actos. El ch’ulel puede estar o no; por ejemplo, 
cuando la persona está distraída y su pensamiento está en otro 
lado, decimos: Baem xch’ulel, es decir, que su conciencia está en 
otro lado aunque su cuerpo está presente, es decir: “¿Dónde está tu 
conciencia?” (López Intzín, 2010a, p. 323).

¿Qué es el o´tan? No es el corazón orgánico, es una entidad 
que, de por sí, ha estado ahí siempre; que puede ser hombre, mujer, 
madre, padre, padres, madres, creadores primordiales y, por eso, 
también en nuestro saludo cotidiano lo que vamos a preguntar es 
¿Cómo está tu corazón?, ¿Dónde está tu corazón?, ¿Qué dice tu 
corazón? Decimos que todo tiene corazón, todo tiene o´tan. Es por 
ello que en el Popol Vuh se alude al Corazón del Cielo, al Corazón 
de la Tierra, desde Tzacol Bitol, los madres y padres de la vida y de 
la existencia que crearon todas las criaturas.

Rigoberto Solano Salinas.— En una tesis de maestría en 
Antropología de la Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales 
(FLACSO), una mujer tseltal, María Patricia Pérez Moreno, junto 
con su pueblo, en Bachajón (Chiapas), considera que:

El o’tan es un stalel (forma de ser-estar-sentir-decir-hacer-pensar) 
de nosotros los mayas tseltaletik porque para todo —como explicó 
una compañera— usamos el corazón, no la cabeza. Todo brota en 
el corazón: el deseo, la verdad, los sueños, el anhelo, las palabras, la 
vida, el cariño, los sentimientos, los pensamientos, las emociones, 
las acciones, el conocimiento, la forma de ser de un ser […] Pero 
sobre todo, tener corazón implica sentir […] El corazón al ser una 
manifestación de vida lo convierte en un ente sagrado, pero también 
se vuelve en un centro de sabiduría porque ahí se reflexiona, habla, 
conoce y deduce (Pérez Moreno, 2010, pp. 203-204).



103

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

Sin embargo, me surge una pregunta sobre esa matriz de 
creación de la que hablas: ¿Cuál es la relación entre el ch’ulel y 
el o´tan?

Xuno López Intzín.— Podríamos considerar el o´tan como el 
contenedor del ch’ulel, como el vaso y el vino que esta ahí dentro, 
pero el ch’ulel no puede existir sin el o´tan y viceversa. Ahí es donde 
se va complejizando la cosa, la raíz de la palabra ch’ulel viene de 
chul, que en términos lingüísticos puede ser un adjetivo calificativo 
que tiene que ver con lo sagrado. Cuando los primeros, las primeras 
abuelas y abuelos formaron el mundo, participan del aliento divino 
y lo soplan cuando entran en consenso para amasar la masa del 
maíz, del cual provenimos como pueblos mayas; así le dan ch’ulel, 
le participan de su divinidad, así que somos copartícipes ella. En 
ese sentido es que todo es sagrado, todo es divino. Entonces, en 
esa vasta existencia, somos el mundo sagrado. Si reconocemos y 
vivimos esa sacralidad, en tseltal y en tsotsil, decimos que hay Iche’l 
ta muk’, que tradicionalmente se ha traducido como “Respeto”. Así 
nos enseñaron nuestras abuelas, nuestros abuelos, nuestras madres 
y padres: que todo lo que existe tiene ch’ulel y tiene o´tan, somos 
parte de lo sagrado, por lo tanto hay que darnos mutuamente 
Iche’l ta muk’.

Rigoberto Solano Salinas.— Creo que estamos algo 
necesitados de Iche’l ta muk’ en la sociedad actual… ¿Podría decirse 
entonces que el Iche’l ta muk’ es la base de reconocimiento hacia el 
otro y lo otro en términos de dignidad que se propone para alcan-
zar el Lekil Kuxlejal como horizonte de sentido, como utopía?

Xuno López Intzín: Claro. Hoy en día padecemos un sistema 
de violencia generalizada que reproducimos en nuestras relaciones 
con otras personas y con la naturaleza; eso no quiere decir que 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

104

no haya una concepción y noción de la vida, lo que creo es que 
predomina una que está equivocada, pues si no hay Iche’l ta muk’ 
no puede haber entonces Lekil Kuxlejal. Son prácticas concretas de 
vida en la cotidianidad, en el ámbito político, en el ámbito de la 
lucha de los pueblos originarios… Aquí se habla del Gran Respeto, 
que tiene que ver con el reconocimiento de las distintas formas y 
las maneras de ser-estar en el mundo; creo que de eso se trata de 
reconocer la dignidad, no solo humana, sino de todo lo existente. 
Lo que históricamente hemos exigido los pueblos originarios es que 
haya Iche’l ta muk’: que nos respeten en nuestras maneras de ser y 
estar, y lo mismo con la naturaleza, lo mismo con la montaña y con 
el agua… Solamente así podemos llegar a este estado efímero del 
Lekil Kuxlejal.

Rigoberto Solano Salinas.— Me llama la atención esto 
de lo efímero, porque es una idea que va circulando desde el inicio 
de esta conversación. La verdad, mientras hablabas, mi imaginación 
viajaba hasta la la poesía de Nezahualcóyotl5, en la que hay una 
alusión recurrente a lo imperecedero, a lo efímero de la existencia. 
Lo digo porque los conceptos hegemónicos del “desarrollo” o del 
“progreso” promovidos por los diferentes gobiernos prometen 
seguridades casi talladas en roca… En cambio el Lekil Kuxlejal que 
describes es un poco más, efectivamente, efímero, pero no por 
inalcanzable, sino porque… ¿es un horizonte de sentido que describe 
un ideal relacional?

5	 Nezahualcoyotl (1402-? de la era cristiana) fue un célebre Tlatoani (rey) y poeta 
de la ciudad Estado de Texcoco. Uno de sus poemas, titulado Un recuerdo que dejo, 
dice: “¿Con qué he de irme? / ¿Nada dejaré en pos de mi sobre la tierra? / ¿Cómo 
ha de actuar mi corazón? / ¿Acaso en vano venimos a vivir, a brotar sobre la 
tierra? / Dejemos al menos flores / Dejemos al menos cantos” (Nezahaucóyotl, s. 
f.). Es importante recordar que la poesía de estos pueblos prehispánicos, aunque 
tenían medios, no se escribía, porque se consideraba que si era de calidad, viviría 
en los corazones de la gente y sobreviviría al tiempo.



105

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

Xuno López Intzín.— El Lekil Kuxlejal lo entiendo como una 
utopía de vida. Generalmente lo comparo con una flor cultivada 
en casa, o con el maíz: ¿Quieres tu maíz? Para eso la gente de 
las comunidades comienza a pensar, primero, en la semilla, en la 
mazorca madre. Luego, ¿dónde se va a sembrar? Después, ¿quiénes 
van a participar en la siembra de y el cuidado y esa semilla madre? 
Para que haya un elote, una mazorca, se requiere de un montón 
de cuidados, de trabajos. Si entendemos metafóricamente el Lekil 
Kuxlejal como una mazorca de maíz, es importante considerar 
que ese elote es el resultado casi final de un proceso de trabajo 
comunitario y que, al mismo tiempo, esa mazorca se vuelve semilla 
para un nuevo ciclo de vida. Sí, es más como un ciclo de relaciones 
complejo, que depende de distintos pensamientos, sentimientos y 
acciones cotidianas.

Rigoberto Solano Salinas.— Xuno, de lo que hemos 
platicado, me surgen varias reflexiones: la primera es que para 
adentrarse en la profundidad de lo que significa el Lekil Kuxlejal, es 
preciso, como mínimo, aproximarse a las narrativas de los pueblos 
que nombran esta utopía por construir en el día a día, no solo 
como un acto puramente racional-académico-político, ni como 
una espiritualidad de tiempos remotos sin validez en la actualidad, 
sino partiendo de una reflexión ontológica; es decir, que es preciso 
comenzar por una reflexión sobre quién se es y lo que somos con otros 
para llegar a comprender el código de vida, o como se me ocurre 
nombrarla en castellano: la utopía caminante del Lekil Kuxlejal. La 
segunda es que, en la medida en que la cosmovisón de raíz Maya no 
comprende el mundo desde lo dicotómico, es claro que, digamos, 
la ontología en la que se soporta la relación entre el ch’ulel y el 
o´tan se sintetiza en el Iche’l ta muk’, que es el respeto a la dignidad 
—en cuanto manifestación de la divinidad— de todo lo que existe. 
En tercer lugar, ese Iche’l ta muk’ se expresa en términos políticos y 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

106

materiales en el respeto al ser de los otros y a sus usos y costumbres. 
Y, por último, el Lekil Kuxlejal, la vida plena y digna, es el resultado 
efímero de una manera de relacionarse en respeto y dignidad, 
por cuanto es producto de una conciencia de sí y de los otros que 
deviene, es decir, que está siendo.

Xuno López Intzín.— Sí. Y ese estar siendo, como tú lo llamas, 
los saberes de ese devenir en dignidad y respeto, yo los enmarco 
conceptualmente en una cosa a la que le he llamado recientemente 
Epistemologías del Corazón. ¿Cómo llegué a denominarle así? Para 
nosotros, pueblos de acá, los saberes están en el corazón: se apren-
de, se sabe, se piensa, se siente con el corazón, se imagina con el 
corazón, y cuando una persona es sabia e inteligente, decimos que 
es una persona de corazón sabio; entonces, hay saberes del corazón, 
en el corazón, y para el corazón, hay saberes desde el corazón, así los 
nombramos. De eso se trata, de corazonarnos para hacer posibles 
nuestras esperanzas...

Esta conversa sobre la complejidad del Lekil Kuxlejal con Xuno, 
y de paso con otros autores y autoras que vienen reflexionando 
sus raíces profundas, deja entrever la necesidad de explorar una 
ontología otra, pero no solo desde una reflexión teórica, sino desde 
la experiencia de sí, como la llama Jorge Larrosa (1995; 2006), que 
atraviesa el cuerpo y la vida cotidiana. A manera de cierre de este 
apartado, quisiera compartir una reflexión final de mi intelocutor 
en las tardes-noches frías de San Cristóbal de las Casas que se 
hacían cálidas en el encuentro de los caminos vitales y de las ideas 
y sueños compartidos. El texto que transcribo a continuación es 
parte del documento: “Ich’el ta muk’: la trama en la construcción del 
lekil kuxlejal (vida plena-digna-justa)”, escrito por Xuno en 2010 y 
que leí después de nuestras conversas en San Cristóbal:



107

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

El Lekil kuxlejal no es un regalo que tan sólo desearlo llegará, no se 

impone a la fuerza, no es el Lekil kuxlejal de los de arriba, o de los 

centro bancarios o modelos económicos, no es un sueño imposible, 

es una constante edificación en donde participan mujeres y hombres 

reconociendo y tomando en cuenta sus grandezas, su Iche’l ta 

muk’. Es un veredear y serpentear diario en el huerto de la semilla 

palabra, es limpiar a diario las malezas en donde la palabra semilla 

del Ich’el ta muk’ es encubierta por aparentes bondades del sistema, 

un buen vivir hueco o alimentado por el consumismo o un tomar 

en cuenta a los/nuestros pueblos de forma simulada. Corazonémo-

nos para hacer posible nuestras esperanzas, escuchemos las voces de 

nuestras abuelas, madres, hijas, hermanas, compañeras que nos están 

gritando cómo quieren vivir, cómo podemos vivir de manera justa 

y equitativa. Si somos pilares de la humanidad, complementarios, 

no sólo basta proclamar, actuemos golpeando las estructuras que 

hemos interiorizado, rompamos las cadenas de opresión, tanto las de 

adentro como las de afuera (López Intzín, 2010b, pp. 105-106).

El Tianguis Agroecológico: 
“Comida sana y cercana”

Una de las características productivas de San Cristóbal de 
las Casas, ubicado en la región de los Altos de Chiapas, es un 
importante mercado agropecuario, pues allí se compran y venden 
distintos productos locales, así como los provenientes también de 
las tierras bajas y otros estados de México, dada la vocación turística 
de la región. En téminos de producción local, los territorios rurales 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

108

cercanos a San Cristóbal se caracterizan por sus milpas6, que son 
principalmente para el autoconsumo, pero también hay dinámicas 
de producción agropecuaria que atienden a las demandas regulares 
de alimentos de la población del lugar, así como de los turistas, lo 
que es visible en los diferentes mercados de la ciudad.

Es en ese contexto, se destaca el Tianguis Agroecológico y 
Artesanal: “Comida Sana y Cercana” que, en términos físicos, po-
dría describirse como un pequeño mercado7 ubicado en el centro 
de San Cristóbal, pero en cuanto proceso social, resulta amplio y 
profundo, pues es el lugar de encuentro y articulación de decenas 
de personas comprometidas con la producción de alimentos desde 
una perspectiva agroecológica.

A este contexto local es importante agregar que los tianguis 
resurgen en México, a comienzos del siglo XXI, a partir de dos 
condiciones: la primera estriba en las raíces histórico-culturales 
prehispánicas de estos mercados, que sobrevivieron como práctica 
económica, con pequeñas variaciones a través de la Conquista, la 
Colonia y la posterior configuración de México como un estado-
nación moderno. La otra condición se refiere a la tendencia global 
del mercado, desde finales del siglo XX y comienzos del XXI, a 

6	 La  milpa  es un agroecosistema característico de los pueblos originarios y 
comunidades campesinas en Mesoamérica desde hace siglos; la palabra proviene 
del  término náhuatl milli, que significa ‘cultivo’, y  pan, que equivaldría en 
castellano a ‘locativo’, así, es el “lugar de cultivo” (Buenrostro, 2009, p. 30). 
En términos generales, podría decirse que la milpa no es solo un modo de 
producción, sino parte de una forma de ver la relación con otros seres humanos y 
con la naturaleza, pues “no propicia la explotación del hombre y de la tierra y, por 
lo tanto no contribuye a concentrar el dinero. La milpa es un concepto cultural, 
el monocultivo es un concepto mercantil” (p. 32). 

7	 “La palabra tianguis viene del vocablo náhuatl tianquiztli que quiere decir 
‘mercado’. Se usaba para referirse a los mercados internos locales realizados en 
Mesoamérica en la época del México antiguo (García Bustamante et al., 2016, 
p. 103).



109

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

demandar productos agropecuarios libres de químicos; este giro 
comienza en México con productos de exportación como el café, el 
cacao y el aguacate (Willer, 2011, como se citó en García Bustamante 
et al., 2016), pero posteriormente, se incrementó la demanda interna 
(cerca del 170 % entre 2002 y 2011) mediante la incursión de distintos 
actores sociales que buscaban y buscan alternativas de producción 
de alimentos y de paso:

… promover proyectos locales basados en la solidaridad y en la 
participación ciudadana, mediante el hilo conductor de los ali-
mentos, a los que llaman “sanos, cercanos, seguros y soberanos”. Son 
espacios fomentados desde la sociedad civil, que buscan constituirse 
en alternativas dentro del sistema agroalimentario hegemónico. 
(García Bustamante et al., 2016, p. 105).

Entre esos distintos actores, se cuentan los pueblos originarios, 
asociaciones de campesinos, comerciantes, universidades y otras 
organizaciones de la sociedad civil. Victoria Jiménez Cruz, una de 
las integrantes del tianguis de San Cristóbal, relata así su llegada a 
este proceso:

Me involucro después de una feria de productos orgánicos que se 
hizo aquí en Chiapas en 2006 o 2007. Pensé: “Sería muy padre tener 
una tienda con variedad de productos distintos”… y me aventé. 
A partir de ello, andaba en las ferias buscando, o si viajaba, traía 
productos orgánicos… hubo un tiempo en que estuve viajando 
mucho a Zacatecas y venía con el cargamento de queso artesanal 
que producían con leche limpia y biogás para la pasterización, 
cosas así… En esa época ya existía en San Cristóbal de las Casas un 
grupo de mujeres que se dedicaban a hacer algo a lo que le llamaban 
“canastas orgánicas”. Casi todas eran egresadas del ECOSUR [El 
Colegio de la Frontera Sur]… estaban terminando su maestría y, 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

110

pensando en el bienestar de sus familias, se pusieron en contacto 
con algunos productores de aquí para los sábados ofrecer las ca-
nastas; ellas motivaron a que en los productores surgiera un cambio 
más consciente. Sin embargo, después de unos dos años, se dieron 
cuenta que el proceso las estaba rebasando, así que decidieron montar 
un tianguis y me invitaron a participar, pues yo tengo esta tienda en 
la cual se ofrecían productos orgánicos; entonces, podríamos decir 
que la relación fue muy sencilla de consolidar, pues coincidíamos 
en la idea de ofrecer productos alternativos, limpios, distintos, en 
potenciar una producción más artesanal, desde la filosofía también 
de fortalecer a los productores locales… no consumir productos de 
Nestlé, o acudir a estas grandes cadenas…(V. Jiménez Cruz, entrevista, 
5 de julio de 2018).

En términos generales, en sus cerca de trece años de existencia 
el Tianguis de San Cristóbal de las Casas ha operado, con peque-
ñas variaciones en sus acciones, desde una filosofía que procura 
disminuir los costos de intermediación y, a la vez, obtener precios 
justos para los productores, que se inscriben en prácticas saludables 
de producción de alimentos, en beneficio de aquellas personas que 
los consumen, con las cuales se generan procesos de aprendizaje 
respecto a los procesos implícitos en los productos que adquieren:

En el caso de los productores la idea no es “Llegué, vendí y adiós”. 
Para nosotros es clave ofrecer alimentos limpios y por ello remu-
nerados de manera justa; eso implica una relación distinta con tu 
consumidor: conversar y generar esa confianza… Por ejemplo, si 
dices: “Se me hace que esos huevos no son…”, cualquiera te dice: 
“Órale va, te invito a que vayas y veas el rancho, las gallinas, el 
agua, todo”… De hecho, nosotros como tianguis emitimos una cer-
tificación participativa a nuestros productores, lo que sumado al 
involucramiento de los consumidores, le ha dado mucha solidez 



111

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

al mercadito. En los consumidores notas ese cambio, cuando se 
cuestionan sobre lo que significa comprar industrializado, con 
agroquímicos y lo que eso conlleva en términos no solo de salud, 
sino de la economía local. Todo esto nos ha llevado un aprendizaje 
constante, y ahí puedo hablar de mis compañeros, que son gente 
que tenía un estilo de producción y se ha ido reconvirtiendo, 
aprovechando las ventajas del agua, aprendiendo nuevas formas 
de producción, investigando…(V. Jiménez Cruz, entrevista, 5 de 
julio de 2018).

Esta dinámica, durante más de una década, le ha generado 
al Tianguis de San Cristóbal de las Casas redes de confianza que le 
han permitido permanecer en el tiempo, siendo una organización 
sin personería jurídica que ha desarrollado capacidades institucio-
nales importantes desde una perspectiva crítica, lo que ha llevado 
a establecer alianzas con entidades y organizaciones que van 
desde centros de altos estudios de Chiapas hasta cooperativas de 
productores, no solo en el mismo estado, sino con pares en México, 
pasando por negocios locales, que tienen una importante capacidad 
de demanda de los productos que se venden en el Tianguis. Además, 
los consumidores se convierten también en aliados:

En todos estos años hemos sido itinerantes, acogidos en casas, en 
patios… hasta no hace mucho teníamos un lugar muy bonito: un 
salón de eventos casualmente de una chef muy joven y reconocida 
y su esposo, que son clientes del tianguis… estuvimos ahí como tres 
años; luego empezamos a buscar y encontramos el lugar en el que 
estamos actualmente. Creo que algo impactante del tianguis es 
que muchos consumidores se van convirtiendo en nuestros aliados 
y ponen sus propias redes al servicio del mercado, o aportan ideas 
que nos han permitido mejorar. (V. Jiménez Cruz, entrevista, 5 de 
julio de 2018).



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

112

Una de las apuestas del Tianguis de San Cristóbal en términos 
políticos y económicos es la decisión de resignificar sus modos de 
producción, de manera que dejaron la opción orgánica certificada 
para abrazar las prácticas agroecológicas. Al parecer, una de las 
razones de este giro se relaciona con la manera en que el gobierno 
mexicano estructuró las certificaciones de producción orgánica 
mediante el Servicio Nacional de Sanidad, Inocuidad y Calidad 
Agroalimentaria (Senasica)8, a través de distintos Organismos 
de Certificación  Orgánica  (OCO), reconocidos por esta entidad 
gubernamental para tal efecto.

Para González y Nigh (2005), la certificación orgánica, que 
comenzó como una práctica adelantada por los agricultores del 
Norte global, como una práctica de aprendizaje y autorregulación, 
fue cooptada progresivamente por grandes corporaciones, que 
mediante su incidencia en los gobiernos del Sur, lo han convertido 
en un proceso distinto:

Los cambios en los procedimientos que introdujeron los nuevos 
programas gubernamentales también están relegando este aspecto 
de la autonomía y organización de los agricultores. Parecería que la 
transición a la agricultura orgánica ha perdido su carácter de proceso 
de aprendizaje sustentador para los agricultores y consumidores, y se 
ha convertido en un negocio feroz. (González y Nigh, 2005).

8	 Entidad encargada de “Regular, administrar y fomentar las actividades de sanidad, 
inocuidad y calidad agroalimentaria, reduciendo los riesgos inherentes en 
materia agrícola, pecuaria, acuícola y pesquera, en beneficio de los productores, 
consumidores e industria” (Senasica, s. f., párr. 2); es un órgano administrativo 
desconcentrado de la Secretaría de Agricultura, Ganadería, Desarrollo Rural, Pesca 
y Alimentación (Sagarpa), “dependencia del Poder Ejecutivo Federal, que tiene 
entre sus objetivos propiciar el ejercicio de una política de apoyo que permita 
producir mejor, aprovechar mejor las ventajas comparativas de nuestro sector 
agropecuario, integrar las actividades del medio rural a las cadenas productivas 
del resto de la economía y estimular la colaboración de las organizaciones de 
productores, con programas y proyectos, así como las metas y objetivos propuestos 
para el sector agropecuario, en el Plan Nacional de Desarrollo” (Secretaría de 
Agricultura, Ganadería, Desarrollo Rural, Pesca y Alimentación, s. f., párr. 1).



113

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

En palabras de la investigadora mexicana Yolanda Trápaga 
Delfín, resulta que las Agriculturas Orgánicas Certificadas (AOC) 
crean un nicho de mercado más bien excluyente para muchos de los 
productores y productoras, por cuanto se  trata de una invención de 
los países industrializados, que:

Como método de control generalizado […] otorgan la certificación de 
los sistemas y prácticas de las agriculturas tropicales y de cualquier 
latitud y sistema productivo de la Tierra, con el efecto agregado de 
que la certificación es excluyente de quienes no pueden pagarla, sobre 
todo hablando de las agriculturas indígenas y de los agricultores 
pobres (Trápaga Delfín, 2017, pp. 16-17). 

Para Victoria Jiménez Cruz, en las anteriores razones se fun-
damenta el giro hacia la producción agroecologica del Tianguis:

Hoy por hoy no puedes llamar miel orgánica a un producto si no 
está certificado por un tercero. El Senasica vigila y controla… ¿No 
tienes certificado? Pues te aplican una multa. Hace un tiempo, desde 
el Tianguis comenzamos a pensar cuáles serían nuestras reglas de 
producción agroecológica gracias a un diálogo en el que participa-
ron y participan conocimientos técnicos y saberes locales. De esas 
reflexiones hemos logrado consolidar un proceso de certificación 
participativa de producción agroecológica autónomo; por ejemplo, 
en el proceso de crear esas reglas de juego uno de los técnicos decía 
que hay ocasiones en que hay que aplicar un líquido, pero los 
compañeros del Tianguis dijeron: “Cero líquidos agroindustriales”; 
de allí que si alguno de los productores es cachado usándolos, 
conlleva una suspensión: es lo que ellos decidieron.

No obstante, tampoco actuamos como una policía agroecológica, que 
llega a dar el garrote. A una visita de certificación va un equipo con-
formado por uno de nuestros expertos, un productor agropecuario, 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

114

otro productor del Tianguis no agropecuario y un consumidor, 
todos con un proceso de formación previo para saber lo que vamos 
a observar y a preguntar; después de esta evaluación, puede que no 
cumplas, entonces te damos la guía, te hacemos observaciones una 
tarde y te decimos porque no te damos el certificado y te hacemos 
recomendaciones para mejorar… ese es nuestro proceso autónomo.

Recientemente, dado que ahora nos dividimos en productores y 
procesadores agroecológicos, estamos en el proceso de crear la misma 
certificación para procesadores: un productor te ofrece una fruta; 
el procesador te ofrece algo con otros proceso, como por ejemplo, 
un pan o una ensalada, de acuerdo a nuestros criterios de una 
comida sana, cercana y segura. (V. Jiménez Cruz, entrevista, 5 de 
julio de 2018).

El Cambalache: 
“No se trata de acumular, sino de compartir” 

En las conversaciones con distintas personas en San Cristóbal 
de la Casas sobre el propósito de mi caminar por estas tierras, 
varias de las referencias señalaban hacia una experiencia que late 
con corazón femenino desde el tradicional barrio de Cuxtlitali.

Así, caminando y preguntando, llegué a una casa colonial que 
en letras coloridas decía “El Cambalache”. Se trata de un proceso 
social que comenzó el 21 de marzo de 2015 y es liderado por un 
grupo de mujeres organizadas con el propósito de “poner en prác-
tica una economía distinta a la impuesta por el sistema capitalista, 
reconociendo que solamente a través de la colectividad se podría 
realizar este sueño” (El Cambalache, 2015, párr. 1).



115

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

La puerta de madera estaba entreabierta y llamé… Lo primero 
que vi fue la sonrisa de Saray, quien me dio la bienvenida y dijo 
que esperara unos minutos, pues estaba ocupada. Se encontraba 
haciendo el registro de salida de un traje tradicional tzeltal que una 
madre estaba llevando para su hija, una pequeña de unos seis años 
que leía con interés un mural en la pared interna, en donde aparece 
un árbol con mariposas gigantes alrededor que dice: “No se trata de 
acumular, sino de compartir: desarmando el capitalismo”.

Saray me presentó a dos mujeres que estaban sentadas con ella 
en la mesa de comedor, que hace las veces de recepción, y propuso 
que mientras tanto conversara con una joven con acento francés 
y con Yolo, una abuela, quienes en medio de sonrisas y anécdotas 
comenzaron a contarme sobre El Cambalache. Mientras eso sucedía, 
concluyó su trabajo y preparó un café con leche que compartimos 
mientras seguíamos platicando. Al final, expresada la intención 
de mi visita y hecho un recorrido por La Troje9, Saray, sugirió 
que entrevistara en los días siguientes a otra de las generadoras 
cambalacheras (porque no se encontraba en la ciudad), Paty, 
porque ella tenía un contexto más amplio de la historia del proceso. 
No obstante, el haber participado en esta escena espontánea, de 
la vida cotidiana de El Cambalache, me daba una idea del sentido 
profundo de este proceso: intercambiar, cambiar entre nosotros, 
desde un cambio interno.

Días después, mientras almorzaba con Paty, ella relataba los 
orígenes de El Cambalache:

9	 La Troje es como se le denomina en el México campesino al lugar en donde se 
almacena el maíz. En El Cambalache se le llama de esta manera al lugar en el que 
se ubican los objetos para intercambiar.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

116

Nos preguntamos cómo se podían empezar a establecer relaciones 
económicas distintas… No sabíamos qué ni cómo, simplemente dis-
tintas, al menos Erin y yo si nos asumíamos anticapitalistas, anti 
todo lo que quieras ¿no? Pero pues también te preguntas ¿Y qué estás 
haciendo con ese anti? Entonces, con la experiencia de estar en otros 
procesos [sociales] empezamos a cuidar lo que queríamos iniciar en 
este, y por ejemplo, partimos de ideas tan simples como trabajar con 
mujeres, pero claramente con mujeres que nos cayeran bien… no 
se trataba de ser prejuiciosas ni nada, sino de invitar a amigas que 
trabajan en distintas organizaciones y procesos, compañeras de lucha 
donde hemos participado… de las que hemos aprendido.

Aunque todo el mundo quiso apoyar, tenían mucho trabajo “No 
tenían tiempo pa’ darle”, como decimos aquí. Entonces decidimos 
poner un letrero a ver qué pasaba, era algo así como: “Si quieres 
iniciar… –ya ni me acuerdo qué decía– una aventura y una economía 
distinta, buscamos mujeres interesadas” Y entonces iban llegando y 
se iban yendo, les encantaba el proyecto, pero no tenían tiempo, igual 
estuvimos casi ocho meses platicando y viendo que queríamos. Al 
final quedamos seis y el nombre fue el que nos salió en ese momento, 
ni siquiera pensamos ni nada, simplemente pues es ese intercambio 
[…] Y entonces ahí fue muy rico, porque era un fruto de la diversidad, 
tanto en edades como en historias de vida y experiencias…(Paty, 
entrevista, 9 de julio de 2018).

Para Saray, este proceso no solo tiene que ver con los demás, 
sino con el hecho de construirse como mujeres que vienen 
sistematizando los conocimientos y saberes construidos a lo largo 
de sus trayectorias vitales (entrevista, 12 de julio de 2018). Un 
ejemplo muy interesante de ello es la manera de tomar decisiones 
en el colectivo; así la describió Paty:



117

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

No es nada más decir que las decisiones se toman en consenso […] 
reflexionamos sobre qué es lo que legitima la toma de decisiones 
por consenso y yo les decía que en muchas organizaciones piensan 
que porque han establecido una estructura que dizque es horizontal, 
entonces hay decisiones por consenso. Como me gusta ser práctica y 
también demostrativa, les ofrecía un panorama de cómo estábamos 
conformadas: Vary era una jovencita de la etnia tzeltal de 22 años, 
recién cursando su preparatoria; Chepis, es una mujer, madre sol-
tera con dos niñas y técnica en salud; cuatro más teníamos estudios 
digamos “superiores”. Así, para tomar una decisión por consenso, lo 
primero que tienes que hacer es realmente entender de qué estás, 
qué es lo que se está poniendo a discusión para tomar la decisión 
y no se puede tomar una decisión por consenso hasta que todas no 
estemos claras... Entonces, o nos ayudamos todas para que todas 
entendamos, o no nos estemos “Dando atole con el dedo”10, como 
decimos aquí, porque cualquiera de nosotras que tiene un poquito 
más de conocimiento, más de saber, va a ser quien va a imponer 
la decisión, entonces ¿qué onda? Así decidimos nosotras que iba a 
ser El Cambalache: cada una dice lo que entiende y pone ejemplos; 
cuando todas entendemos, órale, pues ahí va…(Paty, entrevista, 9 de 
julio de 2018).

Ese tipo de reflexiones constantes llevó a que en El Cambalache 
también se inter-cambien, habilidades y destrezas. En un docu-
mental realizado por este colectivo de mujeres en 201611, Cinthia, 
otra de las generadoras, lo explica:

10	El atole es una bebida de maíz muy apetecida en México, por lo que la expresión 
“Darle atole con el dedo” a alguien, es darle poco, es engañarlo, distrayéndolo en 
el proceso; en este contexto, sería “un consenso sin consenso”.

11	El documental se llama El valor de inter-cambiar, y está disponible en https://
vimeo.com/159060233 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

118

En un momento decimos “¿Y dónde están nuestras habilidades? 
¿Qué es lo que nos construye como comunidad? ¿Qué es lo que nos 
va a dar cierta libertad?”. De eso se trata desarmando el capitalismo 
[…] de ser menos dependientes de tener que pagar un corte de 
cabello o reparación de zapatos si entre nosotras y nosotros mismos 
podemos cubrir esa necesidad: entre la comunidad… y no solo los 
que estamos aquí localizados en Cuxtlitali, sino en los barrios… Las 
personas que saben un idioma, tzeltal, nosotras que podemos dar un 
taller o alguien que viene a compartir que sabe hacer pan, reparar 
zapatos, cortar cabello, o sea, decimos, todo son habilidades y todo 
son saberes que cada persona tenemos, entonces ¿por qué ponerles 
un valor distinto a lo que tú sabes, a lo que ella sabe y a lo que yo sé? 
(El Cambalache, 2016).

Esos intercambios de habilidades generaron un proceso de 
ampliación de la cobertura social de El Cambalache mediante el 
desarrollo de diversos talleres, como el de mantenimiento de compu-
tadores en el cual, en caso de no tener un computador portátil, los 
participantes, orientados por el tallerista, pueden hacer acopio de 
distintas partes electrónicas, que recicladas y reutilizadas, sirven 
para montar su propia computadora (El Cambalache, 2016). Así, 
también se ofrecen servicios como asesorías jurídicas, cortes de pelo, 
mantenimiento de aparatos electrónicos, y clases de administracion, 
artes plásticas, música e idiomas. Entre estos últimos, se cuentan el 
tsotsil, el tseltal, el inglés y otros12.

No obstante, sostener un proyecto de tales características 
requiere una gran dedicación y la capacidad de interpretar 
oportunidades que se derivan del mismo tejido social en el que se 

12	Estos talleres e intercambios han llevado El Cambalache a zonas rurales cercanas 
a San Cristóbal y en el estado de Chiapas, en donde se han intercambiado 
servicios por alimentos.



119

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

desarrolla El Cambalache. Por ello, cuenta Saray, hace unos años, 
motivada por un taller de producción de cerveza artesanal, la 
colectiva se interesó por incursionar en este negocio. Así, crearon 
dos marcas que distribuyen actualmente en Chiapas: La heroína y 
La rebelde:

Llegó una amiga que sabía hacer cerveza y nos preguntó si queríamos 
aprender a hacer y Chepis, una de nuestras compañeras generadoras, 
que estaba en riesgo de perder su trabajo en la farmacia porque su 
patrón estaba muy enfermo y podía cerrarla, consideró que se abría 
una oportunidad. Entonces la Chepis comenzó a trabajar en la 
producción de chela, aprendió y luego empezamos a producir… Y 
eso nos ayudó a ganar algo de lana, y la verdad nos la merecíamos, 
porque nos queda bien buena (risas)… pero al rato ya estábamos 
teniendo problemas, porque a mayor producción, mayor trabajo. 
Entonces, nos preguntamos si de verdad queríamos eso. 

Ser empresarias de chela no es lo nuestro, primero, porque no 
podemos hacerla y ofrecerla en la lógica del Cambalache; segundo, 
porque asumir algo así, con una producción que era cada vez más 
demandante, significaba autoexplotarnos y eso es una contra-
dicción. Entonces decidimos hacer una producción cada tanto, que 
no nos meta en problemas y que nos permita ganar lana, porque la 
necesitamos. (Saray, entrevista, 12 de julio de 2018).

Con respecto a los cambios que genera el proceso de El 
Cambalache en quienes acuden a cambalachear son recurrentes 
dos reflexiones en sus relatos: “Pregúntate qué es lo que realmente 
necesitas” y “Todo vale lo mismo”. La primera, que se refiere al 
proceso de autoconciencia sobre el consumo, ocurre, en un primer 
momento, cuando la personas van a La Troje y pueden tomar 
lo que deseen (incluyendo talleres y servicios), lo que da lugar 
a una reflexión sobre sí y en relación con otros y otras. Como lo 
señala Paty:



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

120

No es fácil preguntártelo cuando necesitas de todo, que la gente que 
llega al Cambalache es muy sencilla, muy humilde; sin embargo, 
también se lo tienen que preguntar. Es impactante ver la experiencia 
de cómo llegas —son más mujeres que hombres, mamás que llevan 
a prepa a sus hijitos, amas de casa…— y sabes que en ese cuartico 
pequeñito entras a un lugar donde no te falta nada para comprar, o 
sea, no necesitas meterte la mano al bolsillo para ver cuantos pesos 
traes… Puedes decir: “Me llevo este, me llevo este, me llevo este otro… 
y me llevo hasta donde mi conciencia me diga”. Y, sin embargo, fíjate, 
la gente no abusa: también una cuestión de confianza. Esa es la parte 
que nos hace amar este proyecto. (Paty, entrevista, 9 de julio de 2018).

Preguntarse qué es lo que realmente se necesita tiene otro 
momento de reflexión, que se da cuando las personas —fuera de El 
Cambalache— tienen la oportunidad de comprar bienes y servicios 
en un mercado basado en la explotación y la acumulación, pero 
se plantean la misma pregunta, ahora en clave de disminuir la 
dependencia él, pues ya saben que existe un lugar otro, en donde 
la dinámica es de compartir, no de acumular, ni de autoexplotarse 
para tener.

La otra apuesta de El Cambalache, según lo explica Paty, es que 
“Todo vale lo mismo”:

Hicimos toda una discusión sobre esta cuestión del valor 
de intercambio. No puedo decir que hicimos un análisis 
de toda la teoría marxista, no. Para mí era muy sencillo: 
vale todo lo mismo porque son cosas que tienes, que 
no necesitas, que podrías tirar mañana y que entonces, 
cuando las traes aquí al Cambalache, no les puedes poner 
un precio. Lo que estamos intentando quitar con esta 
práctica económica es la explotación en nuestro propio 



121

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

pensamiento, en nuestro propio sentimiento, o sea, en 
nuestro capitalismo de adentro: “¿Por qué cuando llevas 
este plato (que vas a tirar) al Cambalache le quieres poner 
un precio o quieres que lo que te lleves sea igual que lo 
que estas trayendo si ya no vale?” En esta cortedad de 
intercambio que estamos haciendo puedes darte cuenta 
tú, en tu pensamiento, como tienes inmerso totalmente 
el capitalismo: cuando decimos desarmar el capitalismo, 
estamos desarmando nuestro capitalismo interno para ser 
de otra manera, una que tiene que ver con preguntarte 
cómo mereces ser tratado, tiene que ver con la dignidad. 
(Paty, entrevista, 9 de julio de 2018).

Oventic: 
“La autonomía como ontología mestiza aplicada”

Desde hace unos pocos años he comenzado a reivindicar la idea 
del mestizaje, no como el concepto que contribuyó a la construcción 
de los estados nación en Latinoamérica y consiste en la invención 
de nuestros pueblos “mestizos” desde una perspectiva eurocéntrica, 
patriarcal, judeocristiana, blanqueada y capitalista de la vida que 
creó (y sigue recreando), por la vía del desconocimiento y las 
violencias contra las diversidades epistémicas, raciales, políticas, 
económicas y culturales a unos otros, desconocidos e invisibilizados 
(los originarios, los negros y campesinos, entre otras minorías) 
que eran —y son— un peligro para un proyecto civilizatorio, hoy 
en franca crisis. Para efectos que trataré en detalle más adelante, 
aquí reivindico la idea de un mestizaje distinto, que se apoya en un 
concepto de origen aymara, propuesto por Silvia Rivera Cusicanqui 
(2014): el ch’eje, un ser “capaz de convertir la contradicción, no en 
una esquizofrenia, sino en un potencial de liberarte”. En ese orden 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

122

de ideas, entiendo el mestizaje como un proceso ontológico que 
se construye en la contradicción de diversas tramas identitarias y 
que, en términos políticos, se debate entre negarse para ser otro 
(que es literalmente el deber ser determinado por el hegemón) o 
reflexionarse y actuar para desatar la potencia de una ontología 
producto de la diversidad. 

Desde un cierto ángulo cultural, todos somos mestizos; o sea, todos 
somos mezclados. El problema es cómo vives esa mezcla: si tú vives 
la mezcla como la superación de contradicciones y de llegar a por 
fin a una quietud basada en el olvido, estás haciendo de la idea 
de mestizaje un instrumento de dominación, de aquietamiento, de 
apaciguamiento. Si en cambio, ves el mestizo como un producto 
conflictivo y conflictuador de las estructuras heredadas y haces del 
pasado un enorme reservorio de experiencias valiosas, tanto del lado 
indio, como del otro lado, puedes hacer del mestizo concreto, un 
ser activo, proactivo, con una vocación de emancipación. (Rivera 
Cusicanqui, 2014).

Considero importante partir de ese lugar de enunciación para 
proponer una reflexión sobre sobre el caminar en unos pocos días 
por la cotidianidad zapatista en este diálogo intercultural sobre los 
buenos vivires que nos propusimos en la investigación y nos llevó a 
caminar por el sureste mexicano.

En principio, es importante señalar que, para quienes hemos 
trabajado, o somos solidarios de las luchas de los pueblos originarios, 
la comprensión del tiempo necesariamente cambia: para una cul-
tura originaria, cuanto más viva en la producción social de la vida 
cotidiana, el tiempo no es un concepto lineal, sino que más bien 
se entiende como un ciclo (Esteva, 2017), comprensión aprendida 
de la naturaleza. Así, un fruto no va a estar maduro cuando los 



123

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

seres humanos lo deseamos, sino “cuando sea el tiempo”, de modo 
que a continuación comparto un relato autoetnográfico acerca de 
cómo fue mi devenir en el diálogo con la Junta de Buen Gobierno 
del Caracol de Oventic, que es más una modesta inmersión el 
zapatismo, entendido como un entramado de sentidos y relaciones 
que configura una perspectiva de comprensión de la vida en San 
Cristóbal de las Casas, en sus alrededores y probablemente, en una 
parte del mundo que busca construir un mundo distinto.

El Caracol de Oventic, está ubicado a más o menos unos 
cuarenta kilómetros de San Critóbal de las Casas. Llegué sin 
anunciar mi visita, pues es importante considerar que, en términos 
formales, el Ejercito Zapatista de Liberación Nacional (EZLN) 
es una organización insurgente y la comunicación a distancia no es 
fácil. Paradójicamente, llegar a Oventic es sencillo, pues está ubicado 
en vía que comunica a San Cristóbal con San Andrés Larraínzar 
(el municipio en donde se firmaron los “famosos acuerdos” 13 entre 
el EZLN y el Gobierno de México) y es fácil desde un automóvil 
de transporte público distinguir los murales representativos, hasta 
el aviso que dice: “¡Bienvenido! ¡Está usted en territorio zapatista! 
¡Aquí el pueblo manda y el gobierno obedece!”.

Al acercarme al portón, desde una garita, me saludó un “compa”, 
con su pasamontañas que le ocultaba el rostro y el paliacate rojizo 
que le adornaba el cuello; eso me recordó, inmediatamente, que una 

13	Estos acuerdos han sido un punto de discusión entre el EZLN y el gobierno 
mexicano. Fueron firmados en 1996, pero en 2001-2002, después de la Marcha 
del Color de la Tierra, fuentes cercanas al zapatismo afirman que los tres grandes 
partidos políticos traicionaron el espíritu y la letra de los mismos argumentando, 
por ejemplo, que la autonomía indígena implicaba un riesgo para la unidad 
nacional. Una vez incumplidos los acuerdos y roto el diálogo, los zapatistas 
decidieron implementarlos sin pedirle permiso a nadie, al punto que dos años 
después inauguraron los Caracoles y hasta la fecha no han vuelto a tener 
interlocución con el gobierno.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

124

cosa son las fotografías y otra ver a una persona a la que solo le 
puedes ver los ojos. Nos saludamos y le dije el motivo de mi visita; 
me dijo que aguardara un momento. Veinte minutos después llega-
ron otros dos hombres, vestidos sencillamente y con sus respectivos 
pasamontañas; me saludaron, me pidieron el pasaporte y que les 
dijera de nuevo el motivo de mi visita. Al final de mi intervención 
les dije: 

—Quisiera platicar con la Junta de Buen Gobierno, si es posible.
Se miraron y uno me dijo:
—Aguarde aquí nomás.

Dos horas después, se me acercó uno de ellos, acompañado de 
otro, que era un hombre al que, por los ojos detrás del pasamontañas, 
le supuse no más de veinte años.

—La Junta de Buen Gobierno no está disponible —me dijo el 
primero—. Puede hacer un recorrido con el compañero, apreciar 
los murales y tomarles fotografías si desea, pero no a las personas 
dentro del Caracol. Bienvenido a Oventic—. Luego, se despidió.

Me presenté con “José”, que fue el nombre que me dio mi 
guía, y comenzamos a caminar por el caracol. En medio de la poca 
charla que tuvimos, a cada pregunta de mi parte sobre la forma de 
organizarse, sobre la financiación de la autonomía o interrogantes 
por el estilo, las respuestas eran “No sé”, o “No estoy autorizado para 
hablar de eso”. Así que salí un poco decepcionado de ese recorrido. 
Pensaba “¿Perdí mi tiempo? ¡Qué muralitos, ni qué muralitos! 
¡Vine a hacer una investigación!”

No obstante, cuando dejé el portón atrás y me disponía a 
atravesar al otro lado para tomar un transporte y devolverme 
a “San Cris”, me fijé en un “muralito”, que me llamó la atención: 



125

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

era un caracol con pasamontañas zapatista que sonreía mientras 
subía una montaña… De su boca salía una viñeta que decía: “Voy 
lento, pero seguro”. En ese momento, recordé mis aprendizajes de 
otras nociones del tiempo con el pueblo Korebaju: “el fruto no está 
maduro”… “todavía no es el tiempo”.

Comencé a caminar hacia las afueras de Oventic, mientras 
curioseaba por las tiendas “zapaturisticas”. Luego, me comí unos 
tacos mientras conversaba con la pareja de “compas” que atendía 
una de ellas. Así, mientras compraba unas camisetas para los amigos, 
otra para mi hijo y un babero para mi hija de ocho meses que decía 
“Ser mujer es un acto revolucionario”, me prometí que volvería 
tantas veces como fuera necesario para platicar sobre la versión de 
vida buena de los zapatistas: “Lento, pero seguro”.

Por la noche, llamé a mi esposa, con el fin de contarle lo 
sucedido. Ella me dio el mejor consejo posible desde su saber, 
aprendido en su convivencia con el pueblo Huitoto:

—Suéñalo y vas a encontrar la forma de conversar.

Esa noche soñé que dialogaba con una Abuela, una mujer mayor, 
que me trataba con cariño y respeto, como si fuera su nieto, casi con 
ternura. Al domingo siguiente, muy temprano, volví a Oventic. Pasé 
por el mismo protocolo de la guardia de la puerta, hasta que uno de 
los hombres que me estaba entrevistando preguntó:

—¿Ya había venido antes?
 —Sí, el miércoles— le respondí con una sonrisa que no pude 

evitar. Entonces los dos hombres se miraron algo contrariados.
 —¿Y por qué volviste?
—Porque pensé que si uno de ustedes me fuera a buscar a mi 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

126

casa en Bogotá un miércoles, de seguro estoy en el trabajo o haciendo 
alguna diligencia y no puedo platicar, pero si viene el fin de semana, 
de repente sí, tengo el tiempo, abro el espacio y lo invito a conversar.

En ese momento, por debajo de los pasamontañas, percibí una 
sonrisa.

—Aguarde un momento, por favor— me dijeron y se fueron.

Como sabía que se tardaban en deliberar, les pregunté si era 
posible aguardar tomandome un “café de olla” en la tienda con-
tigua a la garita, pues tenía que leer como cuarenta páginas para 
el “Seminario de los Jueves” en el CIDECI. Me dijeron que sí, que 
estuviera pendiente.

Dos horas y media después, volvieron y uno de ellos dijo:

—La Junta de Buen Gobierno lo va a recibir. Sígame.

Nos dirigimos a una casa de madera, como la mayoría en 
Oventic, con un mural que entre otras expresiones decía “Lekil 
Kuxlejal”. Aguardamos junto a la puerta un rato hasta que se abrió. 
Cuando entré sentí algo extraño, como un aire denso, pero esa 
densidad no era física, era más bien como la sensación de estar en 
un lugar sagrado; sin embargo, lo que observé fisicamente fue un 
lugar muy sencillo, con dos escritorios y unas banquetas, en las que 
estaban sentadas ocho personas de diferentes edades. Lo primero 
que noté era que la mayoría, seis, eran mujeres de distintas edades; 
hombres eran dos: un adulto mayor y un joven. La sensación de la 
disposición espacial era de la de un niño que va a conversar con 
adultos. Saludé, pedí permiso y me senté; respondieron el saludo 
murmurando. La mayor de las mujeres, de unos 60 años, habló:



127

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

—Bienvenido. Somos la Junta de Buen Gobierno de Oventic. 
¿De qué quiere platicar?

En primer lugar, agradecí el que me recibieran. Luego, expliqué 
el motivo de mi visita y, finalmente, les dije que proponía presen-
tarme desde lo que hago en mi país. Cuando comencé a decir que 
venía de Colombia, algo extraño sucedió… Se me hizo un nudo en la 
garganta, me comencé a sentir ahogado y cuando pude reaccionar, 
descubrí que estaba llorando a raudales… Mi primera intervención 
con la anhelada entrevista comenzó con un llanto que no he 
experimentado sino unas pocas veces en mi vida. “¿Por qué lloro?”, 
me preguntaba mientras era incapaz de controlar las lágrimas, o 
articular palabra… Mi mano estirada decía que me esperaran un 
momento, pero entre más me esforzaba por contenerme, era peor. 
Entonces pensé: “Debo tener que limpiar mi corazón para, como 
dicen aquí, platicar. De repente, esta es una de las tecnologías del 
yo de estas tierras, para corazonarnos”. Cuando hice tal reflexión, 
comencé a comprender mi llanto: años de trabajo en zonas de 
conflicto armado sabiendo de gente con distintos uniformes 
que muere, de personas traumatizadas por las distintas formas 
de violencia… el recordar que, hacía tres años, en una fundación 
en la que trabajé, veníamos denunciando el asesinato de líderes 
sociales y nadie estaba prestando atención; la victoria del NO a la 
paz en una consulta “democrática” plagada de noticias falsas, entre 
otros hechos… En ese momento, descubrí que estaba dolido en lo 
profundo de mi corazón por la falta de plenitud-dignidad-justicia 
en mi país. En medio del llanto, veía miradas que comprendían mi 
sentir porque han pasado por esa experiencia.

Discúlpenme, por favor… es que en Colombia estamos pasando 
por mo—mentos bien difíciles. Hay un acuerdo político, pero las 
violencias siguen, de otras maneras, se transforman, se enmascaran, 
empeoran. Lo siento mucho…



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

128

Entonces, la Abuela tomó la palabra y desde su paliacate 
escuché una voz cercana:

—Oventic, el caracol de la  resistencia y rebeldía  por la huma-
nidad. El nombre de esta Junta de Buen Gobierno es “Corazón 
Céntrico de los Zapatistas Delante del Mundo”. Sabemos lo que 
sucede en su país porque desde aquí, como podemos, procuramos 
analizar lo que sucede en el mundo para poder comprender otras 
maneras de ser y de vivir. Nosotros comprendemos, sabemos lo 
que es la guerra; pero también sabemos que, en medio de todo ese 
sufrimiento y esas luchas, podemos hacer un mundo distinto. No se 
afane, joven. Aquí muchas personas han venido y, como usted, han 
llorado y nosotros nos solidarizamos con ustedes, así como ustedes 
se toman el trabajo de venir a escuchar nuestra palabra, que es una 
palabra de resistencia y de amor por la humanidad. Llevamos casi 
veinticinco años en esta lucha.

La contundencia y el afecto de sus palabras me fueron tran-
quilizando. Di las gracias, sonreí y les conté todo lo que había 
pasado para llegar allá. Algunas de las personas que hablaban 
“castilla”, como le dicen al castellano, también sonrieron detrás de 
los paliacates y los pasamontañas… Y ahí comenzó el diálogo.

Lo primero que pregunté fue acerca de cómo es posible cons-
truir procesos autónomos en resistencia, cuando justamente todas 
las personas que experimentamos el sistema tenemos incorpora-
das las cadenas, e incluso las defendemos, y cómo se construye esa 
resistencia por casi un cuarto de siglo. Entonces tomó la palabra una 
de las mujeres más jóvenes:

—Es un proceso de comprender las condiciones por las que 
vivimos mal, somos mal gobernados; pero también es comprender 
cuáles son las formas de entender la vida que tenemos para vivir 
así. Por ejemplo, mi familia me cuenta que ser indígena era una 



129

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

vergüenza. Yo crecí en la resistencia; crecí sin vergüenza de ser lo 
que somos, porque también estudiamos cómo funciona el sistema, 
la hidra capitalista, así como nuestras debilidades y fortalezas 
como pueblos.

—¿En donde aprendiste eso?— pregunté.
—En la educación autónoma, pero no solo en la de la escuela, 

sino en las reflexiones de diario; en aprender a pensar cómo vivir 
mejor como persona, como mujer, como familia, como comunidad.

—Explicar la manera en la que ustedes conciben el poder a 
otras sociedades no es tan fácil; sé que tienen unas reglas básicas 
para el Buen Gobierno: Servir y no servirse, Representar y no suplantar, 
Construir y no destruir, Obedecer y no mandar, Proponer y no imponer, 
Convencer y no vencer, Bajar y no subir. ¿Las podrían explicar en su 
vida cotidiana?

De nuevo, mientras la jóven le traducía a dos o tres mujeres 
y al hombre mayor, que no hablaban castellano, la Abuela tomó 
la palabra:

—El ser parte de la Junta de Buen Gobierno es considerado 
un encargo, una responsabilidad. Cuando tienes este encargo, 
estás ofreciendo un servicio y eso es muy importante recordarlo… 
Por ejemplo, cuando la Junta hace recorridos por los municipios 
autónomos, las comunidades les dan la comida más sencilla, e 
incluso con poca sal, para que los miembros de la Junta recuerden 
que en las comunidades hay quienes no tienen suficiente o tienen 
poco… y para ellos es que se gobierna; por eso: Servir y no servirse.

—Y ¿cómo es eso de “Convencer y no vencer”? ¿Significa que las 
decisiones se toman por consenso?— Miré a uno de los hombres, que 
no hablaba castellano. Él me indicó que no hablaba castellano, pero 
que le iban a traducir para responder, lo que al momento comenzó 
a hacer la mujer joven.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

130

—Suele ser por consenso. Eso permite que nos esforcemos en 
que todos entendamos lo que se delibera y decide, así como quiénes 
asumen lo que se acuerda. Antes, se votaba y muchos no entendíamos 
ni qué estábamos votando. El consenso nos hace partícipes de lo que 
vamos a hacer y parte de reconocer que no todos sabemos lo mismo. 
Entonces, quienes saben más explican a los que sabemos menos 
(risas) para que podamos comprender… Ahí si decidimos.

—Pero en la cantidad de municipios que gobiernan ¿no es un 
proceso muy complicado? 

—Hay quienes pueden ver nuestra forma de tomar de deci-
siones como una pérdida de tiempo, pero puede verse distinto: el 
tiempo más lento nos permite pensar mejor y colectivamente, no 
para unos pocos. “Mandar obedeciendo” se refiere a que la Junta de 
Buen Gobierno debe obedecer a los que no entendemos tan rápido 
(risas) para construir la autoridad desde el diálogo.

—Creo que construir autonomía tanto en lo económico 
como en los servicios sociales, como la salud, es ciertamente más 
complejo. Primero, porque, por ejemplo, la infraestructura de la 
medicina occidental o los servicios profesionales de la salud son 
muy costosos… Vi una ambulancia y un puesto de salud aquí: ¿hasta 
dónde llega el alcance de la autonomía en esos aspectos?

La mujer joven retomó la palabra:

—Yo tengo formación como enfermera. En las comunidades 
hay muchas necesidades de salud pero, por una parte, al mal 
gobierno no le interesa la salud integral de las personas. Si fuera 
así, todos y todas tendríamos trabajo, techo, educación… en fin, una 
vida digna. Entonces, nosotros, como Junta, nos organizamos con 



131

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

las comunidades para hacer jornadas de salud, nos capacitamos, 
capacitamos a las comunidades. Buscamos la mayor autonomía 
posible, tener nuestros propios centros de salud, en donde hay una 
preocupación legítima, sincera, por las personas. Claro, a veces 
hay situaciones que hacen que necesitemos de los hospitales de 
mayor nivel, pero hasta para eso hay estrategias de autonomía que 
proponemos y llevamos a cabo entre todos…

Como se acababa el tiempo, vino alguien y nos dijo que ya 
íbamos a terminar la sesión, porque tenían que atender un asunto… 
Me permití hacer una última pregunta, cuya respuesta sospechaba, 
porque veía personas sencillas, sin muchos recursos, pero algo 
que noté desde el comienzo fue una sensación de que tenían una 
tranquilidad que a veces no veo cerca, ni en el espejo, una tran-
quilidad atenta.

—¿En donde está la fuerza, no sé si ustedes la llaman espiritual 
o política, para sotener esta resistencia?

La Abuela sonrió y dijo:

—En la conciencia, en el saber que el mundo como lo conocímos 
ya no va más, no puede ser más, porque todas y todos sabemos a 
dónde va: a la violencia, a la destrucción, al olvido. Entonces, 
resistimos porque ese es el camino; aprendemos de todo lo que es 
útil para nuestra resistencia: aprendemos de las computadoras, de 
los visitantes extranjeros, de personas que desde su buen corazón 
entienden nuestra resistencia y nos comparten su trabajo, su 
conocimiento, aprendemos cuando un compañero o compañera nos 
corrigen o nos enriquecen una decisión. Estamos siempre atentos a 
cómo vivir bien como comunidades.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

132

Lentamente comenzaron a despedirse en sus lenguas y en 
“castilla”. Les agradecí por todo. Cuando se estaba cerrando la 
puerta, recordé que había dejado el cuaderno de las notas. Golpeé 
y abrieron, se acomodaron los paliacates las mujeres y una de ellas 
me lo entregó. Ya no sentía el aire distinto. Ya había llorado y 
desocupado mi tristeza para poder respirar la dignidad que solo se 
comprende caminando entre los pequeños grandes de corazón.

Algunas reflexiones derivadas de la existencia 
de estos buenos vivires en el sureste 

mexicano

Este caminar entre y con las experiencias, los sentidos y las 
significaciones que dan vida a formas de buenos vivires en el sureste 
mexicano, me suscitó varias reflexiones. 

La primera es que, siguiendo a la profesora Astrid Pinto (2012) 
en su aproximación desde Ricoeur a las prácticas espirituales de 
una comunidad en San Cristóbal, claramente aplicable al contexto 
de las prácticas caminadas, estas manifestaciones de buenos vivires 
posibilitan la construcción de lugar utópico que propicia una rup-
tura epistemológica y, por ende, ontológica, mediante la creación 
un no-lugar para posicionarse críticamente respecto a la sociedad 
actual y construir desde allí otro tipo de relaciones.

Cuando en una posición de consumidor, en El Cambalache, 
te preguntas qué es lo que realmente necesitas; cuando uno de los 
principios del Buen Gobierno es Servir y no servirse, cuando un 
productor o procesador del Tianguis decide autorregularse me-
diante una certificación participativa para ofrecer alimentos libres 



133

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

de agroquímicos está implícita una reflexión en la que emerge el 
Iche’l ta muk’ hacia todo lo que existe. Se le llame espiritualidad o 
no, efectivamente hay un desplazamiento hacia otra ontología, que 
se puede expresar en unas éticas o espiritualidades otras:

La espiritualidad es un proceso utópico, un trabajo de la imaginación 
que intenta restituir la sacralidad de los humanos, del planeta y todos 
los seres vivos. (Pinto Durán, 2012, p. 204) 

En segunda instancia, vale anotar que las distintas experiencias 
de buenos vivires no necesariamente se enuncian como tales, hecho 
que resulta razonable, porque la construcción de ese no-lugar, como 
todo lo que está vivo, cambia, muta y se transforma mediante las 
relaciones que tejemos a diario con otros pensamientos, muchos 
venidos del mismo Occidente, como el marxismo, el anarquismo 
y distintas corrientes de pensamiento ambiental, los estudios de 
género y los feminismos. En uno de los textos de Xuno López, 
comparte una reflexion de una mujer tseltal, la jMe’tik Rosa, 
haciendo una valoración de los aportes del Jesús de Nazareth —vía 
evangelio— en relación con el Lekil kuxlejal:

Que recomendó hacer la vida en común, formar comunidad y 
hermanarnos entre mujeres y hombres. Formar la red y el tejido 
de la comunidad. Que cambió las cosas, es decir que estableció un 
nuevo orden contradiciendo a su propio padre al instituir la equidad 
reconociendo la grandeza de cada ser humano (hombre-mujer): el 
Ich’el ta muk’ cimiento de lo mero bueno o bondad máxime de la 
vida en vida, de la dignidad para estar en armonía, en el lekilal o lekil 
kuxlejal. Y que por eso también dijo: “Si alguien está libre de su culpa 
que tire la piedra a esa mujer”. Con este pensamiento, dice que antes 
que la ley y las costumbres que oprimen, primero está el Ich’el ta muk’ 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

134

y el lekilal, la dignidad humana, la vida. Cambió las leyes mostrando 
una transgresión generacional al contradecir los mandatos y leyes 
supuestamente instituidos por su madre-padre (López Intzín, 
2010b, p. 93).

Como puede apreciarse, esta interpretación del evangelio 
desde el Ich’el ta muk’, es una pequeña pero significativa evidencia 
de cómo los buenos vivires compartidos en las experiencias resultan 
performativos, creadores, con sus propios niveles de conceptuali-
zación. Otro ejemplo de ello, es la manera en que toman decisiones 
las cambalacheras, mediante consenso, sabiendo que hay consensos 
que son solo enunciados mas no prácticas políticas que consideran, 
valoran y potencian las diferencias.

Así, podría afirmarse que la noción de Buen Vivir, o mejor de 
buenos vivires es una categoría que deviene en una trama intercul-
tural; por eso, metodológicamente, además de buscar el origen 
de lo que cada pueblo entiende por ello, creo que lo importante 
es comprender cómo se relacionan los hilos que constituyen esa 
urdimbre de una vida buena y digna.

La tercera reflexión es acerca de la fuerza del movimiento za-
patista, que radica, justamente, en integrar esa trama intercultural 
en un discurso que articula visiones (políticas) y cosmovisiones (en 
cuanto culturas) que resultan contrahegemónicas. Es importante 
destacar cómo, por ejemplo, el levantamiento se convierte en un 
clivaje, en una bisagra para articular diferentes discursos que 
fácilmente dialogan con nociones como el Buen Vivir /Vivir Bien, 
andino, con el Lekil Kuxlejal mesoamericano y con el Vivir Sabroso de 
las comunidades negras en Colombia.



135

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

La cuarta, se refiere a la construcción de otros mundos posibles, 
de alternativas desde los buenos vivires al sistema hegemónico, que 
definitivamente pasa por una suerte de espiritualidad materializada 
profundamente vinculada con la defensa de la vida en contra de un 
capitalismo que propicia la muerte y la depredación. Por ejemplo, 
Giraldo y Rosset han denunciado cómo, tanto las prácticas de 
agricultura orgánica como la agroecología corren el riesgo de ser 
cooptadas por el capitalismo:

Porque mucho más que un modo de producir, la agroecología 
en una forma de ser, de comprender el mundo, de habitarlo, de 
sentirlo. Es una manera de relación social distinta al capitalismo12, 
que incentiva la recuperación e intercambio de saberes locales, la 
creación común de nuevos conocimientos en el mismo lugar donde 
ocurren los problemas, y la transformación ecosistémica conforme 
a las condiciones de regeneración de la vida. (Giraldo y Rosset, 
2016, p. 30).

Otro tanto ocurre a las cambalacheras, que declinan la 
oportunidad de dar un viraje hacia el lucro para ser empresarias 
de la cerveza artesanal; saben que necesitan sostener su proceso, 
pero también tienen claro, desde la misma experiencia, que una 
de las trampas está en la autoexplotación, en la falta de respeto por 
sí mismas.

Por supuesto, eso no significa dejar de producir. Si algo 
tienen claro las experiencias caminadas es la importancia de las 
condiciones materiales como soporte de una vida plena-digna-
justa; sin embargo, la armonía del horizonte utópico que propone 
el Lekil Kuxlejal nos recuerda que esa materialidad es solo un so-
porte, porque la vida bella y buena es con los demás, disfrutando 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

136

de nuestra vasta existencia (López Intzín, comunicación personal, 
julio de 2018). Como lo señalaba Victoria Jiménez al responder a la 
pregunta de cómo se sostiene el Tianguis en el tiempo:

Creo que hacer parte de estos procesos viene como de dos tipos de 
conciencia; por una parte, desde el deseo de proponer una manera 
diferente de hacer negocios, porque vendes y compras productos 
pensados y elaborados con otras lógicas, que no son las de la ex-
plotación y el mero lucro; por otra, está el considerar que en esa 
relación económica hay una doble vía, en donde aprendes y enseñas 
con los productores y los consumidores: es como un intercambio, 
que va desde asuntos relacionados con productos, hasta aprender 
de… la vida (V. Jiménez Cruz, entrevista, 5 de julio de 2018).

Referencias

Aubry, A. (2017). San Cristóbal de las Casas. Su historia urbana, 
demográfica y monumental (1528-1990). La Cosecha.

Buenrostro, M. (2009). Las bondades de la milpa. Ciencias, (92-93), 
30-32.

El Cambalache. (2016). El valor de inter-cambiar [documental]. 
https://vimeo.com/159060233

El Cambalache. (2015, 29 de enero). Quiénes somos. El 
Cambalache: inter-cambiamos. https://cambalache.noblogs.org/
post/2015/01/29/quienes-somos/



137

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

Escobar, A. (2016). Sentipensar con la Tierra: las luchas territoriales 
y la dimensión ontológica de las epistemologías del Sur. Revista 
de Antropología Iberoamericana, 11-32. https://doi.org/10.11156/
aibr.110102  

Esteva, G. (2017, 21 de julio). La noción de comunalidad. http://
rusredire.lautre.net/wp-content/uploads/Gustavo-Esteva-La-
noci%C3%B3n-de-comunalidad.pdf 

Ejército Zapatista de Liberación Nacional. (2000, 17 de 
febrero). Primera Declaración de la Selva Lacandona. https://
enlacezapatista.ezln.org.mx/1994/01/01/primera-declaracion-
de-la-selva-lacandona/

García Bustamante, R., Rappo Miguez, S. E.y Temple, L. (2016). 
Innovaciones sociales en el sistema agroalimentario de México: 
los mercados locales alternativos (Tianguis). Agroalimentaria, 
22(43), 103-117.

Giraldo, O. F. y Rosset, P. M. (2016). La agroecología en una 
encrucijada: entre la institucionalidad y los movimientos 
sociales. Guaju, 2(1), 14-37. http://dx.doi.org/10.5380/guaju.
v2i1.48521

González, A. A. y Nigh, R. (2005). ¿Quién dice qué es orgánico? La 
certificación y la participación de los pequeños propietarios en 
el mercado global. Gaceta ecológica(77), 19-33.

Köhler, A. (2011). Acerca de nuestras experiencias de co-teorización. 
En X. Leyva et al., Reflexiones desde nuestras prácticas políticas y de 
conocimiento situado (vol. 2, pp. 371-408). Las Otras Ediciones-
Planeta Tierra.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

138

Larrosa Bondía, J. (2006). Sobre la experiencia. Aloma: Revista de 
Psicologia, Ciències de l’Educació i de l’Esport, (19), 87-112.

Larrosa, J. (1995). Tecnologías del yo y educación. En J. Larrosa (ed.), 
Escuela, poder y subjetivación (p. 366). La Piqueta.

López Intzín, X. (2010a). Elek’ nojk’etal: ladrón de reflejos. En A. 
Köhler, X. Leyva Solano, X. López Intzín, D. G. Martínez 
Martínez, R. Watanabe, J. Chawuk, . . . P. A. Icó Bautista, Sjalel 
Kibeltik. Sts’isjel ja Kechtiki’. Tejiendo Nuestras Raíces(págs. 317-
324). México: RACCACH, CESMECA-UNICACH, CIESAS 
& UNAM.

López Intzín, J. (2010b). Ich’el ta muk’: la trama en la construcción del 
lekil kuxlejal (vida plena-digna-justa). En G. Méndez Torres, J. 
López Intzín, S. Marcos y C. Osorio Hernández, Senti-pensar el 
género: perspectivas desde los pueblos originarios (pp. 73-106). Taller 
Editorial La Casa del Mago.

Nezahaucóyotl. (s. f.). Poemas del Alma. www.poemas-del-alma.
com: https://www.poemas-del-alma.com/nezahualcoyotl-un-
recuerdo-que-dejo.htm

Pérez Moreno, M. P. (2010). O’tan-O’tanil. stalel tseltaletik yu’un 
Bachajón, Chiapas, México. Corazón. Una forma de ser-estar-
hacer-sentir-pensar de los tseltaletik de Bachajón, Chiapas, México 
[tesis de maestría. FLACSO Sede Ecuador]. http://hdl.handle.
net/10469/5312

Pinto Durán, A. M. (2012). Guerreros de Luz: enseñanzas de don Lauro 
para una red cósmica de espiritualidad, . Consejo Nacional para la 
Cultura y las Artes; Consejo Estatal para la Cultura y las Artes 
de Chiapas.



139

Capítulo 3.
Caminando de la mano de otros buenos vivires en el sureste Mexicano

Proyecto ALICE. (2014, 12 de marzo). Conversa del Mundo: Silvia 
Rivera Cusicanqui y Boaventura de Sousa Santos. https://www.
youtube.com/watch?v=xjgHfSrLnpU

Secretaría de Agricultura, Ganadería, Desarrollo Rural, Pesca y 
Alimentación. (s. f.). ¿Qué hacemos? http://www.sagarpa.mx

Servicio Nacional de Sanidad, Inocuidad y Calidad Agroalimentaria. 
(s. f.). ¿Qué hacemos? . https://www.gob.mx/senasica/que-hacemos

Solano Salinas, R. y Prieto Fontecha, F. C. (2018). Caminos de 
la re-existencia: conversa sobre el devenir otro(s) desde la 
comunicación en escenarios interculturales. En G. Muñoz 
González, Re-visitar la comunicación popular: ensayos para 
comprenderla como escenario estratégico de resistencia social y re-
existencia política (pp. 193-264). Corporación Universitaria 
Minuto de Dios - UNIMINUTO.

Trápaga Delfín, Y. (2017). Otra cara de la agricultura orgánica 
certicada: un nicho excluyente. Artículos y Ensayos de Sociología 
Rural, 1(24), 7-22.

Vasco, L. G. (2007). Así es mi método en etnografía. Tabula Rasa, 
(6), 19-52.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

140



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

141

CAPÍTULO 4.
Miradas comunitarias del Sumaq Kawsay 
en el Athun Ayllu Amarete

CAPÍTULO 4.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

142



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

143

Elisa Vega Sillo1

(Kallawaya del Athun Ayllu Amarete)

Amarete (ama: ‘no’; riti: ‘nevada’): No llega nevada

Amarete constituye el primer ayllu histórico del terri-
torio ancestral de la nación Kallawaya y es el más 
grande dentro del municipio de Charazani, ya que 

en su territorio se asientan 14 ayllus. Se encuentra a 3000 m s. n. m., 
en las faldas de la montaña sagrada Isqani, en la provincia Bautista 
Saavedra del Departamento de La Paz y limita al oeste con la 
provincia Muñecas y al noroeste con la republica de Perú.

El ayllu Kallawaya Amarete es administrado por un Consejo de 
Autoridades Originarias y sus máximas autoridades son: el Mallku 
y Mama T’alla, que dirige la parte política, y el Purichiq y su Mama 
Purichiq, que es el guía espiritual vitalicio.

Somos productores de alverja y nuestra economía se basa en 
este producto y en el trueque, una forma ancestral de intercambio 
de productos de  diferentes ayllus con las ciudades.

Amarete es pueblo ancestral milenario, en donde se vivencia 
su medicina tradicional y espiritual con sus poderosos cerros Isqani, 
Tiluskun, Athichaman y Phinawat’a.

1	 Líder Indígena de la nación Kallawaya del ayllu de Amarete en la Paz Bolivia. 
Líder de despatriarcalización de Bolivia. 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

144

Territorio

Nuestro territorio ancestral se constituye en sayañas, qhapanas, 
parcelas, terrazas, y se maneja en rotación de cultivos. La sayaña es 
el territorio de una familia o un ayllu, que va desde el río hasta la 
punta de cerro. Las tierras cercanas al río son las más cálidas y el ellas 
se produce maíz, poroto, calabaza y algunas plantas medicinales; en 
el centro hay producción de trigo y  alverja, que  es la fuente de la 
economía del ayllu. La qhapana es la rotación de cultivos, que nos 
permite cuidar la tierra y su capacidad productiva. Las parcelas o 
chacras son divisiones de terreno y en algunos casos se pueden contar 
los surcos entre hermanos o hermanas. Por último, las terrazas son 
construcciones muy antiguas de nuestros antepasados kallawayas 
que cumplen diferentes propósitos: previenen la erosión de tierra, 
son insecticidas por algunas plantas que se planta en el muro y 
mantienen la humedad. Toda esta sabiduría debería recuperarse en 
la construcción del vivir bien.

Vida cotidiana de los amareteños 

El vivir bien se debe reestablecer desde la sabiduría de los 
pueblos indígenas originarios, que hasta ahora viven en esa re-
sistencia al famoso desarrollo.

A los pueblos indígenas siempre nos han mostrado como po-
bres y muchos de nosotros —de estos pueblos— lo hemos aceptado 
y algunos nos identificamos como “pobres”, sin valorar todos los 
saberes que nos han dejado nuestros antepasados.

La espiritualidad
Los kallawayas manejamos el espacio y territorio bajo los 

principios cosmogónicos y holísticos, interrelacionando todos y 
cada uno de los aspectos de lo cotidiano y lo extraordinario con la 
ritualidad hacia las deidades.



145

Capítulo 4.
Miradas comunitarias del sumaq kawsay en el Athun Ayllu Amarete

Las ceremonias y la ritualidad son inherentes a toda práctica 
individual, familiar o de la comunidad, ya que todo inicio de 
actividades en el campo de la agricultura y la ganadería, así como 
la elección y posesión de autoridades tradicionales, requiere la 
solicitud de permiso hacia las deidades protectoras y ordenadoras 
del universo.

En esta parte me gustaría describir hasta las ceremonias ri-
tuales que se realizan por el nacimiento del kallawaya, para que 
el nuevo integrante tenga buena vida y su primer contacto con el 
vivir bien. Para el despacho de la placenta, de igual forma, se hace 
un ritual con todos los productos del lugar y las herramientas que 
pueden usar de acuerdo al sexo; cuando sean adultos, el entierro 
de la placenta también se realiza en un lugar húmedo, donde haya 
mucha sombra. Esto significa que el nuevo ser humano pueda vivir 
bien y que no le falte nada.

El cultivo se da aplicando principios como el chacha-warmi, que 
determina que sea la mujer quien se encargue de la colocación de 
las semillas, ya que simbólicamente lo femenino se vincula con lo 
productivo y lo fértil. De ahí que se promueva la difusión de creencias 
que señalan que cuando es una mujer quien se encarga de la siembra, 
los resultados de esta serán la abundancia y la prosperidad.

Las ceremoniales que integran la lógica del chacha-warmi 
están presentes en cada uno de los procesos agrícolas que incluyen 
la siembra y la cosecha, y representan no solo la relación cósmica de 
lo femenino y lo masculino, sino también la relación de lo humano 
con la Madre Tierra para asegurar el sustento anual o de la vida.

Las fiestas para nosotros los kallawayas son espacios de con-
vivencia, de comunicación entre los kallawayas y la Pachamama. Las 
más importantes son las siguientes:



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

146

Qhuwa. Es la fiesta de la siembra, que tiene su alfiris dentro del 
Consejo de Autoridades Originarias, que es el ritual 
del inicio de la qhapana y corresponde a la primera siem-
bra de la papa, que empieza en el mes de septiembre y se 
inicia con el tapado de los agujeros u hoyos del viento, 
que están en diferentes lugares de la región Kallawaya. El 
segundo paso en este ritual es el acopio de las aguas de 
vertiente. Se va a diferentes lugares sagrados en los que 
el ritual es realizado por las Autoridades Originarias, 
guiadas por el Tata Purichiq. En este intervienen las 
qhuwa awilla, dos doncellas o niñas que llevan la semilla 
y la chicha y son las encargadas de colocar la semilla en 
la tierra.

Irwi. Es un segundo ritual, que se lleva a cabo para celebrar la 
obtención de los primeros productos de la tierra (que se 
realiza con jallupacha).

Jhachay. Es la fiesta del inicio de la remoción de la tierra después 
haberla dejado descansar. Al igual que las demás cere-
monias rituales, esta se hace para separar el tiempo de 
lluvia del tiempo seco.

Waqhan 
wañu. 

Es el ritual ceremonial de inicio de la cosecha de alimentos 
secos, como los cereales, y de la elaboración de qawi, chuñu 
y otros.

Además, en los diferentes ayllus se celebran también algunas 
fiestas patronales católicas que están sincretizadas con nuestras 
celebraciones.



147

Capítulo 4.
Miradas comunitarias del sumaq kawsay en el Athun Ayllu Amarete

Convivencia de los kallawayas 
 Para los habitantes de la nación Kallawaya, la salud física tiene 

directa relación con la salud emocional y cosmológica. Una persona 
se enferma cuando los elementos que la rodean se encuentran en 
desequilibrio, y una enfermedad es casi siempre producto de pro-
gresivos descuidos de la familia, de la persona y de la comunidad. 
Entonces, hay que hacer una ceremonia u ofrenda a la Pachamama.

Esa visión holística sobre la salud también determina la visión 
sobre el papel de la curación y de las prácticas médicas vinculadas 
a ella. Sanarse de una enfermedad exige retomar el cuidado y la 
atención sobre el entorno del hogar, la relación con los familiares y 
con toda la comunidad para restablecer el equilibrio interno, en una 
lógica que, simultáneamente, pasa por buscar la armonía emocional 
interna y por restablecer la armonía en el entorno.

Los responsables tradicionales de velar por la salud de los 
pobladores y las pobladoras son los purichij de cada ayllu kallawaya.

Asimismo, los lugares sagrados son fuentes importantes para 
el restablecimiento de la salud y el equilibrio. En ellos se realizan 
ceremonias orientadas a ese fin.

Conservación de alimentos

Los kallawayas tienen la piwas-ukajana usi individuales que 
cada familia conserva su alimentación.

Elaboran qhawi, que es la oca deshidratada que dura más de 7 
años o kaya, que es la oca que pasa por un proceso de fermentación 
en agua y después al enfriamiento y secado. También chuno y tunta, 
papa deshidratada que dura más de 20 años.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

148

En esta región hay muchos cereales que los kallawayas conser-
van en sus pirwas, almacenes que tienen la capacidad de alimentar 
durante 2 a 3 años, dependiendo de cuánto conserva cada familia . 
Esta forma de conocimiento les garantiza la tranquilidad cuando 
hay cambios climáticos o desastres naturales en la región. Si no hay 
cambios climáticos los alimentos conservados se les pueden vender 
a otras familias, siempre garantizando el alimento de cada familia.

Plantas medicinales

Los médicos kallawayas saben que muchas enfermedades se 
producen por la forma como se relacionan las personas con el clima: 
qhuñi-jillisnaku (caliente), chiri-tutas (frío). De ahí que sea necesario 
conocer y estar atento al frío, al calor y a cómo ambos actúan en la 
salud de las personas.

Las plantas medicinales se clasifican en dos grupos impor-
tantes: las frescas o frías y las cálidas o calientes. Esta clasificación 
se relaciona con los tipos de enfermedades que son originadas 
por el clima: ruphay y chiri. Las cualidades de estas plantas se 
identifican por sus efectos energéticos; es decir, por el ardor que pro-
ducen en el cuerpo cuando son administradas la persona enferma. 
Además de estos dos grupos, hay uno intermedio, conocido como 
tibio o templado.

Los ciclos de producción 

La mayor parte de nuestro territorio kallawaya es valle y se 
dan dos formas de producción: juqhu mikuy y ch´aki mikuy. También 
cultivamos dos veces al año donde hay riego.



149

Capítulo 4.
Miradas comunitarias del sumaq kawsay en el Athun Ayllu Amarete

Adornos y artes

La vincha (uma watana) es la cinta o pañoleta que usan las 
mujeres kallawayas con diferentes figuras hechas con adornos de 
similla y mostacilla. En algunos ayllus, el tejido es de alto relieve, 
como un laberinto donde las malas energías se pierden y no llegan 
a la persona; en otros, forma figuras de águilas. La tupu típana sirve 
para sujetar el ajsu, prenda que también lleva la mujer que simboliza 
la madurez, sabiduría, autoridad etc.

Mitos

Sujuj awila. Para los kallawayas, nuestros antepasados vivían antes 
que haya sol, por eso sus casas se han hecho hacia adentro. Todavía, 
cuando hacemos rituales les preparamos una mesa, si no, se come a 
los animales hay que pagar con un kuwi de tres colores o en muchos 
casos con feto de qhuchi.

Titi misi (usqhullu).Es el gato del monte. Para los kallawayas está 
prohibido matarlo y en caso de que una persona lo mate por 
accidente, tiene que llevarlo a su casa para una ceremonia ritual. 
Ya muerto, se llama usqhullu y ya es parte del cabildo de la casa.

Educación

Según la historia los kallawayas han hecho la resistencia a la 
colonización por eso a muchos de nuestros ayllus no han llegado los 
hacendados de la época colonial. Tenían un sistema de vida propia 
del ayllu, sus normas y procedimientos ancestrales de educación.

Con la entrada de los mistis (hijos de los hacendados), 
llegó la educación occidental para de los de su clase, pero los 
indígenas kallawayas no tenían acceso a la educación occidental 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

150

era prohibido por los mistis. Por su parte, a los kallawayas no les 
interesaba esta forma de educación foránea porque tenían su sis-
tema educativo propio.

A medida que avanzaban algunas normas de inclusión de 
los pueblos indígenas en Bolivia, los kallawayas fueron obligados 
a asistir a la escuelas, pero había una resistencia a aprender otros 
conocimientos que provenían de los opresores. Según lo que cuen-
tan los abuelos, muchos padres de familia se oponían a mandar a 
sus hijos la escuela de los mistis. Hasta pagaban ovejas para que sus 
hijos no asistieran a la escuela donde la enseñanza era ajena a la vida 
de los kallawayas, castellanizada, etc. 

La nación Kallawaya, hasta ahora, ha mantenido la propia 
forma de educación de generación en generación, la forma de 
reconocimiento de las plantas medicinales, los ciclos de cultivo, los 
tejidos, etc.

El vivir bien desde la sabiduría de los pueblos 
indígenas

El vivir bien solo se puede construir tomando el ejemplo de vida 
de nuestros pueblos indígenas originarios y los ayllus. Los pueblos 
originarios están conformados por todos los seres vivos, los seres 
humanos, los animales, la Madre Tierra y su espiritualidad. Desde 
niña, en la comunidad te enseñan el respeto a todos los seres. Para 
los abuelos y abuelas, todo lo que nos rodea tiene vida: el agua, los 
cerros… El arco iris tiene vida porque se forma desde las vertientes 
del agua. Todo en la naturaleza es jhari-warmi, chacha-warmi y tiene 
su propio equilibrio.



151

Capítulo 4.
Miradas comunitarias del sumaq kawsay en el Athun Ayllu Amarete

En los pueblos indígenas también aprendemos las formas 
de organización, como la mink’a y el ayni. La mink’a es el trabajo 
comunitario para todos y todas y el ayni es el trabajo recíproco. 
También tenemos el trueque de productos agrícolas y de ganadería 
de la región, que nos permite diversificar y producir una economía 
propia de la nación Kallawaya. Junto a esto, también es importante 
la sabiduría ancestral de las pirwas para el almacenamiento del 
alimento y cereales, que nos permiten prever tiempos de sequía 
o inundación, pues tenemos alimentos que pueden durar más de 
cinco años. No tenemos la lógica de consumir todo lo que pro-
ducimos en el ayllu malgastando lo que la Madre Tierra nos da. La 
qapana, que es la rotación de cultivos, nos permite cuidar la tierra y 
su capacidad productiva.

Toda esta sabiduría debería recuperarse en la construcción 
del vivir bien.

 Athun Ayllu Amarete, 
30 de noviembre de 2018.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

152



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

153

CAPÍTULO 5.
Buen vivir: primer pensamiento 
propio de Interamérica*

CAPÍTULO 5.

*	 Un texto preliminar de esta versión fue publicado en la 
Revista digital Línea de fuego. 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

154



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

155

Atawallpa Oviedo Freire1 

Ese progresismo ilustrado que ha elevado a conceptos de las 
ciencias sociales categorías tales como “complot”, “mafia del 
poder” y que prodiga perdones, absoluciones y amnistías 
cuando de arriba se trata, y sentencias y condenas cuando al 
abajo se refiere. Eso sí, hay que reconocer que esa izquierda 
ilustrada es de deshonestidad valiente, porque no teme hacer 
el ridículo una y otra vez para convencerse a sí misma y a 
los feligreses de temporada que “regenerar” es sinónimo de 
“reciclar” en lo que a la clase política y empresarial se refiere.

Subcomandante Galeano (2017, párr. 10)

A partir de los años 70 del siglo pasado, ciertos in-
vestigadores se comenzaron a preguntar seriamente 
había sido el pensamiento que guio a los pueblos 

andinos en su forma de concebir la realidad, antes de la colonización 
de la Corona española. Para tratar de identificarlo y de sistema-
tizarlo, entendieron que lo más práctico era investigarlo en aquellos 
pueblos que habían sido los menos colonizados, o los menos 
afectados, por la civilización o lo babélico, los cuales podían ser 
los referentes e intérpretes de lo que podría llamarse “raciona-
lidad andina”2.

1	 Doctor en Jurisprudencia,  sanador, profesor e investigador ecuatoriano acerca 
del buen vivir. 

2	 Con “andino” nos referimos a todos los pueblos que circundan los Andes en 
Sudamérica, incluida la Amazonía.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

156

Así, los pueblos de la Amazonía que habían sido colonizados 
hacía solo unos 100 años, se convertían en los más fidedignos 
informantes, pues los pueblos de la Sierra y de la Costa habían sido 
bastante colonizados o “babelizados”. Y aunque guardaban muchos 
elementos, estos se encontraban esparcidos en diferentes niveles o 
estados de la población y en una diversidad de comunidades dentro 
de un inmenso territorio, lo que dificultaba más su investigación. 

Uno de los trabajos pioneros en ese sentido, fue el realizado 
a mediados de los ochenta por el antropólogo francés Philippe 
Descola. Su estudio antropológico se centró en el pueblo Achuar de 
la Amazonía ecuatoriana, en el cual le hablaron del paradigma del 
shiir waras, que este investigador tradujo como “buen vivir”. 

A finales de los noventa, Elke Mader hizo lo mismo con los 
shwar, quienes hablaban del pénker pujustin, que fue traducido 
como “bienestar” o “vivir bien”. Luego, a comienzos del siglo XXI, 
el antropólogo kichwa amazónico Carlos Viteri Gualinga, que 
continuó con estas investigaciones, confirmó las tesis de Descola 
y Mader, e hizo una primera y básica sistematización del sumak 
kawsay de los kichwas, que también fue traducido como “buen 
vivir”, aunque el pueblo de Sarayaku, al que él pertenece, lo tradujo, 
como “vivir limpio y en armonía”.

Todo esto fue consolidando el concepto del buen vivir dentro 
del movimiento indígena y cobró especial auge cuando la Universi-
dad Intercultural Amawtay Wasi, vinculada con la Confederación 
de Nacionalidades Indígenas del Ecuador (CONAIE), lo aceptó y lo 
incorporó como parte fundamental del pensamiento indígena en la 
primera mitad de la década del 2000. 

Otros investigadores, como Grimaldo Rengifo —en Perú—, 
Simón Yampara y Javier Medina —en Bolivia—, se hicieron eco y 
también lo empezaron a difundir y promocionar a comienzos del 



157

Capítulo 5.
Buen vivir: primer pensamiento propio de Interamérica

siglo XXI, dentro de la intelectualidad, la academia y las ONG, 
como referente y prototipo del pensamiento andino, y como un 
camino de acción para los tiempos nuevos.

De este proceso de sistematización teórica de la racionalidad 
andina o tawantisuyana (conocimiento andino reunificado por los 
incas durante el Tawantinsuyo), cabe resaltar el aporte que hizo 
el suizo-alemán Josef Estermann, especialmente con su obra Filo-
sofía andina, a finales de los noventa. Aunque no debemos olvidar 
otros aportes en el mismo sentido, como los realizados por Carlos 
Milla Villena, Javier Lajo y otros, que son parte del proceso de 
sistematización de la racionalidad andina. A pesar de los errores 
que pudieron haber tenido, ellos abrieron un camino, que ahora está 
destapado y hay que profundizarlo.

El armaje teórico del sistema andino de pensamiento, que fuera 
traducido, simplificado y reducido a buen vivir, permitió conver-
tir dicho concepto en todo un paradigma cultural estructurado e 
imbuido con la racionalidad andina, como instrumento o guía 
para lo que debe hacerse para lograr un cambio real y estructural. 
Sin embargo, la tarea no está acabada y debe continuar, máxime 
cuando la globalización (sinónimo de occidentalización) del mundo 
avanza en su proceso de extinción de todas las racionalidades no 
occidentales o de las alteridades.

Constitucionalización del buen vivir

La resistencia colonial de casi 500 años por parte de los pue-
blos indígenas andinos se vio cristalizada con la incorporación del 
paradigma del buen vivir dentro de las constituciones políticas de 
Ecuador y Bolivia. Fue un gran triunfo, pero al mismo tiempo un 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

158

desafío y un peligro para toda la población de los Andes, y ya no 
solo para el movimiento indígena. Un desafío, por cuanto implicaba 
la plasmación real y concreta del buen vivir en la vida cotidiana, 
más allá de las palabras introducidas en la Constitución. Y un 
peligro, por cuanto el buen vivir podía ser desnaturalizado y folclori-
zado por ciertos sectores interesados y por otros más ingenuos. Esto 
fue, en esencia, lo que sucedió durante los diez años del “correísmo” 
en Ecuador (y otros tantos del “evismo” en Bolivia).

En primer lugar, el sumak kawsay fue absorbido de su propio 
camino milenario para pasar a ser otro ingrediente, uno más entre 
los distintos componentes que conformarían el “nuevo buen vivir”, 
ya no de la racionalidad indígena, sino del pensamiento de la nueva 
izquierda y de cierta academia indigenizada que se abría por prime-
ra vez seriamente a “lo indígena”, puesto que la izquierda ortodoxa 
prefería mantenerse incólume en su claustro. Este “buen vivir en 
construcción” fue reestructurado por ciertos intelectuales de la 
nueva izquierda en una amalgama de pensamientos provenientes 
de corrientes marxistas, ecologistas, feministas, etc. Surgió así un 
“buen vivir de izquierda” que recogía una parte del pensamiento 
indígena, pero fundamentado principalmente del pensamiento 
crítico de Occidente, y aunque este último pensamiento coincidía 
en algunos elementos con la racionalidad andina, también había 
ciertas diferencias estructurales y, en algunos casos, irreconciliables. 

Sin embargo, de todo ello, lo más grave fue la práctica impuesta 
por el correísmo (y el evismo), bajo el membrete de “buen vivir”. 
Una práctica totalmente diferente a la del sumak kawsay, que ni 
siquiera estaba cerca del “buen vivir constitucional” aprobado en la 
Constitución del 2008 en Montecristi (Ecuador). Es decir, el buen 
vivir solo era un título, que fue resignificado y reencauchado tantas 
veces como fue necesario hacerlo para amoldarse a los cambiantes 
intereses de Rafael Correa.



159

Capítulo 5.
Buen vivir: primer pensamiento propio de Interamérica

De esta manera, se terminó utilizando, una vez más, a los pue-
blos indígenas en la ya larga cadena de usurpaciones en la historia 
colonial de América, que con el pasar del tiempo se ha hecho más 
fuerte y no se ha debilitado desde la supuesta “independencia”, como 
sostienen algunos intelectuales coloniales de derecha e izquierda. 
Por el contrario, se ha multiplicado el colonialismo, pues ya no solo 
es externo sino interno, alcanzando su mayor clímax en nuestros 
días a nivel mundial. Esta vez, ya no solo por los conservadores y 
los liberales, sino también por una izquierda colonizada que, so 
pretexto de “nueva” y de “moderna” izquierda, tomó como entrada 
uno de paradigmas indígenas para luego hacer las mescolanzas más 
aberrantes entre conservadurismo, liberalismo, marxismo, positivis-
mo, clericalismo, indigenismo, etc., y a todo ese champús, llamarle 
“buen vivir” y “socialismo del siglo XXI”.

Ante este panorama utilitarista por parte del pensamiento 
dominante, surgieron dos posiciones, la de desmarcarse de este 
buen vivir populista y priorizar el sumak kawsay, o la de disputar su 
definición y su ejecución. Sobre este punto, se propugnó la perti-
nencia del buen vivir, como sumak kawsay, dentro de la racionalidad 
andina, incorporando algunos elementos del pensamiento crítico 
occidental —postura que fue adoptada por la mayoría del movi-
miento indígena y de la intelectualidad andinista— y en sentido 
inverso, la “izquierda alternativa”, disputaba la definición del buen 
vivir, pero incorporando lo indígena como un elemento más dentro 
de su estructura izquierdista. Surge así entre ambos grupos oposi-
tores al correísmo un debate de fondo, en el que los primeros critican 
el “asimilacionismo” y el “extractivismo epistémico” de lo indígena 
dentro del paradigma occidental del buen vivir, y los segundos 
acusan de “fundamentalismo” o de “particularismo” al paradigma 
indigenista del buen vivir. 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

160

Este debate también se abrió en la academia, entre una que se 
asumía como defensora de la pluralidad y cuestionaba el “esencia-
lismo” indígena y aquella que les regresaba el cuestionamiento, por 
cuanto la academia, hasta ahora, no ha hecho una descolonización 
interna y sigue actuando solamente con patrones y categorías euro-
céntricas. Se autoconvertían de manera idealista en pluralistas, sin 
antes haber asimilado las epistemes, categorías y metodologías de 
la alteridad a sus formas de estudio. Y más que eso, no la habían 
vivido en su cuerpo, a diferencia de otros investigadores, que lo 
habían hecho directamente y además replanteado su camino de 
estudio y de vida, cuestionando de esta manera a esta intelectua-
lidad cartesiana y su pensamiento hegemonista. 

Es decir, el asunto es ontológico y no se trata simplemente de 
hablar o de estudiar lo indígena, sin entender que hay dos estruc-
turas o paradigmas diferentes desde los cuales el investigador se 
acerca a su interpretación o comprensión. Por consiguiente, desde 
la misma lógica de dicha academia los “esencialistas” y “fundamen-
talistas” están en su interior, principalmente entre los “extractivistas 
epistémicos”. Totalmente diferente a los intelectuales andinistas, 
que sí han estudiado y encarnado lo occidental, por lo tanto, ellos 
si son pluralistas. Y esto no se discute la academia, solo se quedan 
en las ramas.

En todo caso, lo importante es que tales posturas estaban rela-
tivamente cerca, pero totalmente lejanas de la “buena vida” de los 
socialistas del siglo XXI. EN consecuencia, ambas posiciones en-
tendieron que lo urgente en ese momento era desenmascarar la 
tergiversación, manipulación y aprovechamiento del buen vivir, que 
estaba realizando la “mafia”3 del correísmo para su beneficio personal.

3	 Palabra utilizada por el actual presidente del Ecuador, Lenín Moreno (El Universo, 
29 de septiembre de 2017).



161

Capítulo 5.
Buen vivir: primer pensamiento propio de Interamérica

Cuestionamientos al buen vivir

Tras su aprobación en las constituciones políticas de Ecuador 
y Bolivia, inmediatamente comenzaron a aparecer sus detractores y 
sus deformadores.

Entre los detractores estaba presente todo el abanico del 
pensamiento occidental, desde la derecha hasta la izquierda 
tradicional. La derecha se burlaba y menospreciaba el paradigma 
del buen vivir, y en la izquierda lo veían como “revisionista” y 
hasta “re(tro)volucionario” (Sánchez Parga, 2012). Pero todos ellos 
coincidían en que se pretendía un “regreso al pasado”, ya fuese 
a un pasado nefasto, primitivo y atrasado; o a un pasado idílico, 
novelesco y sin confrontaciones. Esa era su lectura extremista, en 
la que ninguno de ellos podía reconocer y validar el conocimiento 
precolombino como algo profundo y al mismo nivel que el pen-
samiento occidental, pues lo consideraban inferior y, por lo tanto, 
carente de utilidad para este tiempo.

Por otro lado, ninguno de ellos reconocía como todavía exis-
tente al pensamiento indígena, simplemente consideraban que ya 
no existía o era mínimo; por lo que ya no podía ser apreciado como 
tal, sino tan solo como remanente o residuo. Es decir, lo indígena era 
pasado y todo eso ya estaba muerto, y los indígenas que todavía se 
reconocían como tales debían abrazar el pensamiento avanzado que 
les ofrecían las corrientes eurocéntricas para su liberación y pro-
greso. Debían dejar de escudriñar en su pasado o en sus orígenes, 
porque eso ya estaba desaparecido; y si lo hacían eran “esencialistas”, 
puesto que eso significaba que no se abrían a dialogar con otras 
posturas. Debían dejar de ser indígenas, con su propio pensamiento, 
para ser pluralistas. Sin entender que una cosa es abrirse al mundo 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

162

desde sus propias matrices y otra es dejar que el pensamiento 
occidental dominante lo engulla y lo mestice tras absorberlo; que 
es lo que ha ocurrido durante más de 500 años.

Ninguno de ellos había estudiado la racionalidad andina se 
había sistematizado hasta ese momento; solo soltaban anodina-
mente argumentos de que los pensamientos y conocimientos 
precolombinos eran elementales, básicos, rudimentarios o, en últi-
ma instancia, desaparecidos, y que no podían aportar nada para 
este tiempo de “desarrollo” y “progreso”. Los actuales pensadores 
indígenas y los intelectuales andinistas eran solo representantes de 
un pensamiento idílico, romántico, mesiánico, que ya no existía; y 
los que se reclamaban como continuadores o prolongadores de ese 
pensamiento eran simplemente intelectuales que se “inventaban” 
teorías paradisíacas o sublimes.

Seguramente los intelectuales indígenas y los andinistas 
cometieron (y cometimos) ciertas equivocaciones o exageraciones, 
pero ninguno de los detractores fue capaz de hacer su propia inves-
tigación; solo negaron o minimizaron, como ha sido la práctica 
colonial habitual durante más de cinco siglos. Estos detractores 
solo repetían el discurso colonial de que el pensamiento indígena es 
mágico, esotérico, animista, naturalista; cuando hoy existe una gran 
cantidad de literatura que demuestra todo lo contrario. Esta es una 
clara manifestación de la “colonialidad del ser y del saber”, pues para 
esta mentalidad colonizada solo el liberalismo o el marxismo son 
fuentes de pensamiento científico; todo lo demás es cosmovisión o 
etnopensamiento, e incluso “pachamamismo”.

Y obviamente, lo que les sirvió de fundamento a los detractores 
del buen vivir fueron las prácticas ejecutadas por los gobiernos 
de Rafael Correa y Evo Morales. Estos censuradores no pudieron 



163

Capítulo 5.
Buen vivir: primer pensamiento propio de Interamérica

diferenciar el buen vivir sobreviviente de las comunidades indíge-
nas del eslogan del buen vivir en que terminó este paradigma en los 
gobiernos del socialismo del siglo 21. Los críticos, en su analfabe-
tismo de la filosofía andina, simplemente metieron todo en un solo 
costal y lo quemaron, como hicieron los primeros colonizadores con 
las edificaciones y con todos los saberes, para que no queden huellas 
de ello y hacer más fácil la dominación.

Lo cierto es que ni el liberalismo ni el marxismo ni ningún 
pensamiento monoteísta han sido una solución en ninguna parte 
del mundo, pues se sigue sin comprender que no es posible resolver 
un problema desde el mismo pensamiento que lo creó. Ello quiere 
decir que las alternativas al caos socioambiental que padece el mun-
do tendrán que venir, necesariamente, de fuera del pensamiento 
monoléctico o “babelista”, causante y responsable de la actual 
situación, en la que por primera vez en la historia, la humanidad 
está en peligro de extinción por obra del mismo hombre y no por 
causas naturales exógenas.

El Plan Nacional del Buen Vivir

Rafael Correa, al inicio de su gobierno y hasta que no logró 
el control de todas las instituciones del Estado, guardó un cierto 
nivel de democracia a nivel de su partido y del país, pero una vez 
que “metió las manos”4 en absolutamente toda la instituciona-
lidad del Estado ecuatoriano, comenzó a despachar a aquellos 
que le quedaban como obstáculos para su ejercicio monárquico-
republicano del poder; pues, en el camino, algunos ya se habían 
retirado voluntariamente previendo hacia donde avanzaba la tal 
“revolución ciudadana”.

4	 Palabras propias de Rafael Correa (El Universo, Guayaquil, 9 de enero de 2011) 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

164

Una vez que concentró todo el poder bajo su batuta, empezó 
el ataque a una serie de organizaciones tradicionales que pasaron del 
apoyo a su candidatura a la oposición a su desgobierno. Aquellos 
que no se sometían a su voluntad narcisista, simplemente debían ser 
borrados del mapa institucional; y de todos los grupos en resisten-
cia, el que más sufrió su persecución fue el movimiento indígena, 
cuyos miembros no solo fueron atacados física y legalmente, sino 
que fueron acusados de “limitaditos”, “desubicados”, “mediocres”, 
“incapaces”, “infantiles” etc., poniendo así en entredicho el pen-
samiento indígena que sustentan.

Nada fue casual, ni muy diferente a lo sucedido durante más 
de 500 años. La única diferencia con anteriores gobiernos era que 
quien lo ejecutaba se autocalificaba “de izquierda”. Incluso, en algu-
nos ámbitos, al mismo nivel de los pensadores ultraconservadores 
(plan familia) y, un poco menos, a la represión que efectuó uno de 
sus máximos representantes, León Febres Cordero. La diferencia 
entre estos dos presidentes autoritarios era que Correa decía que lo 
hacía por el “bien” de los indígenas y que, además, estaba haciendo 
algo, ya que los anteriores gobiernos no habían hecho nada; igno-
rando así que durante el gobierno socialdemócrata de Rodrigo Borja 
se implantó la educación intercultural bilingüe, modelo educativo 
que Correa se encargó de eliminar.

Y esto se debía al desprecio que tenía Correa por los indígenas, 
a los que trataba caritativamente de “pobrecitos”, síntoma del típico 
paternalismo y prebendalismo de quienes se dicen defensores de los 
indígenas, pero que en el fondo los menosprecian y se avergüenzan 
de ellos, por lo que quieren “salvarlos”. Para ello, actúan como ca-
pataces que deben ser obedecidos por los indígenas, ya que estos 
últimos son “ignorantes”. Y “salvarlos” significa que comiencen 
a pensar y actuar dentro del “alto refinamiento” colonialista de 



165

Capítulo 5.
Buen vivir: primer pensamiento propio de Interamérica

derecha e izquierda, de modo que solo conserven sus vestimentas 
como elemento identitario (“desarrollo con identidad”). Eso es a lo 
que aspiran todas las derechas y la casi totalidad de las izquierdas 
del mundo.

Rafael Correa, como alto representante del “pensamiento 
criollista”, también creía que una de las causas principales del 
“subdesarrollo” del Ecuador era el “problema indígena”. Para él, 
la pobreza no era un problema colonial de tipo cultural y episté-
mico, sino simplemente de clase: el clasismo típico de la izquierda 
marxista que solo ve ricos y pobres. Esto implicaba que había que 
“desarrollarlos” y “progresarlos” (antes se decía “civilizarlos” y 
“culturizarlos”), o sea, convertirlos en mano de obra calificada o 
proletarios para las empresas de la burguesía criolla.

La diferencia con la derecha era formal, tan solo en las 
concepciones estatista y neoliberal de unos y otros, ya que los 
indígenas debían pasar a ser obreros y empleados bajo el Estado 
centralizado o bajo el Estado neoliberal; pero, al final, del mismo 
Estado y sociedad colonial. Es decir, los indígenas debían abandonar 
sus propias epistemes y formas de gobierno ancestrales (ya que 
eso era “regresar al pasado”) para asimilar las del colonizador, 
que les ofrecía trabajo en sus empresas y les concedía la maravillosa 
oportunidad de salir de su pobreza sempiterna.

Lo indígena no es conocimiento, solo es mano de obra barata 
para explotar al máximo los recursos naturales (extractivismo). 
Y a las izquierdas solo les interesa que estén mejor pagados y 
con más beneficios sociales; sin que les importen sus ontologías, 
epistemologías, axiologías, hermenéuticas, metodologías, etc. Las 
mismas que ni siquiera saben que existen, pues hasta ahora no han 
“descubierto” Amerindia luego de 500 años. Y si algunos saben que 
existen, hasta ahora, no las han estudiado.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

166

Por el contrario, desde el “paradigma andinista del buen vivir” 
lo que importa es recrear otro tipo de Estado, con otro sistema de 
gobierno, de elección y de participación. Un Estado asambleario, 
donde todos sean los autores y actores de su propio destino, sin 
ninguna forma de delegación o de participación pasiva, sino total-
mente activa. Con una organización ejecutiva que monta desde 
abajo hacia arriba y en la que sus representantes son cooptados 
con base en sus méritos desde su nivel inferior. De esta manera, el 
“poder popular” siempre estará en la base y no en la cúspide, como 
creen tanto derechas e izquierdas con su democracia burguesa y 
su centralismo democrático.

En concreto, el Plan Nacional de Desarrollo del Ecuador de los 
gobiernos anteriores pasó a denominarse Plan Nacional del Buen 
Vivir, con lo cual se pretendió darle otra categoría a lo que había 
hecho la “vieja derecha”. Al final, solo fue un cambio de nombre, 
pues se mantuvo la misma base estructural de los conceptos del 
desarrollo o del crecimiento ilimitado que guiaban (y guían) el 
pensamiento eurocéntrico de derecha e izquierda. Se pasó de un 
modelo de desarrollo a otro, cuando en el mismo Occidente ya se 
habla de “alternativas al desarrollo” o de “posdesarrollo”.

Es más, desde los herederos y guardianes del “paradigma 
andinista del buen vivir”, este es mucho más que un modelo de 
desarrollo o de realización, es una propuesta para rebasar a toda 
la civilización capitalista, antropocéntrica y patriarcalista en su 
conjunto (babelismo). La izquierda aspira como máximo a rebasar 
el capitalismo, cuando desde el buen vivir andino se trata de superar 
toda la cadena civilizatoria constituida, en la que el capitalismo es 
solo una parte. Si no se altera toda la trama en su conjunto y se llega 
hasta sus raíces fundadoras y creadoras, el capitalismo pervivirá de 
otra manera, tal como sucede con el capitalismo de Estado, cuyo 
ejemplo más claro es China.



167

Capítulo 5.
Buen vivir: primer pensamiento propio de Interamérica

La izquierda correísta (“nueva derecha”) redujo el buen vivir a 
un simple modelo; uno más entre otros medios que lo conducirían 
al “socialismo del buen vivir”, “biosocialismo republicano” o “socia-
lismo comunitario”. En esto, no hay ninguna diferencia en casi toda 
la izquierda, ya que todos ellos miran lo indígena solo como una 
“masa” que deberá apoyar la lucha marxista para la construcción de 
un socialismo. Nadie de ellos se plantea construir una sociedad y un 
“mundo del buen vivir”, sino que tan solo los ven como un medio 
para un tipo de socialismo. En consecuencia, los indígenas son solo 
instrumentos para sus fines partidistas; sin que importe su cultura, 
su espiritualidad, sus ciencias, sus tecnologías.

Los pueblos andinos que desde hace tres décadas han invadido las 
universidades regionales del Ande en un gran esfuerzo de ‘recon-
quistar el espacio cultural’, perdido en el proceso de colonización, 
han demostrado mediante estudios e investigaciones como de 
PRATEC en Perú, que efectivamente existe una tecnología andina, 
una tecnología sui géneris, una tecnología basada en el discurso del 
pensamiento seminal, como dijera Rodolfo Kusch, una tecnología 
bi-dimensional empírico simbólica, una tecnología que apoyada 
en sus rituales de producción fue capaz de hacer producir el Ande 
más y mejor que la tecnología racional-científica, alógena. Este 
auto-descubrimiento de los investigadores indígenas andinos sólo 
fue posible por la crítica radical al método académico con que 
antropólogos clásicos desesperadamente trataban comprobar la 
exclusiva cientificidad de sus monografías. (Van Kessel, 1997).

Los indios que fueron convertidos al cristianismo y, en general, 
a todo el “babelismo”, ahora también debían ser “marxianizados” 
para su proyecto grupal. Para los líderes de izquierda, lo indígena 
no es una episteme, los indios solo son útiles para construir el Es-
tado marxista, tal como han sido útiles durante más de 500 años 
como trabajadores para enriquecer a hacendados y empresarios. 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

168

Ese es su único destino. Eso se llama racismo, que no es solo el 
rechazo a una presencia física, sino, principalmente, el rechazo a su 
racionalidad. A tal extremo han sido convertidos, que la mayoría 
de los mismos indígenas no se interesan por su propia filosofía, 
sino solo por las occidentales o babélicas, de las cuales, en algunos 
casos, llegan a ser más expertos que los propios descendientes 
de los colonizadores.

La izquierda del socialismo del siglo 21 es una izquierda euro-
céntrica, que se cree la única y la mejor expresión del pensamiento 
revolucionario, que no acepta nada que provenga de fuera de su 
atrio tradicional y, si acepta algo, ese algo deberá ser digerido o 
asimilado a su cuerpo izquierdista. Una izquierda acomplejada, que 
sigue mirando a la izquierda del primer mundo como la guía o el 
modelo para entrar en el progreso occidental. Una izquierda PhD, 
que no puede argumentar nada verdaderamente en contra de la 
racionalidad andina, pues la desconoce, y si algo sabe de ella es solo 
folclóricamente. Una izquierda miope, que cree que el problema 
principal de los Andes es económico y que el propósito final de 
todos los pueblos es ser parte del primer mundo.

Han tenido que venir investigadores de Occidente para estu-
diar el pensamiento andino o indígena, pues los propios intelectuales 
nacidos en los Andes no han sido capaces de mirar al indio que 
llevan dentro, solo perciben al blanco acomplejado, que solo aparece 
en su mente, pues sus rasgos físicos los delatan. La mayoría de la 
literatura sobre temas andinos o indígenas ha sido escrita por gente 
de fuera de los Andes, lo que demuestra la superficialidad y el 
grado de acomplejamiento de sus intelectuales y estudiosos.

Mientras tanto, en el mundo “desarrollado”, hay quienes criti-
can a sus izquierdas y hablan de “decrecimiento”, “bienes comunes”, 
“biocentrismo”, “ecología profunda”, “ecoaldeas”, “permacultura”, etc. 



169

Capítulo 5.
Buen vivir: primer pensamiento propio de Interamérica

Conceptos que están muy cerca del “buen vivir y que, justamente, 
toman como referente y ejemplo a los pueblos indígenas y comu-
nitarios de todo el mundo. Pero las izquierdas occidentalizadas los 
desconocen o los critican.

El buen vivir y toda la filosofía y ciencia andina, que han 
despertado mucha curiosidad y atención en el primer mundo 
(Lalander y Cuestas-Caza, 2017), son desconocidos por la intelec-
tualidad de donde son originarios y puede contarse con los dedos 
de la mano a quienes los conocen. Existen muy pocos andinistas 
nacidos en los Andes; los pocos que se interesan han entregado su 
vida a su estudio, pero sus trabajos son leídos principalmente fuera, 
pues casa adentro son desconocidos o sus temáticas subvaloradas.

Hoy hay más gente de origen europeo y norteamericano que 
ha estudiado el paradigma andino que los propios hijos de los 
Andes. Incluso, hay dirigentes indígenas que no la conocen bien, y 
solo recitan ciertos refranes para ganar votos entre de la población 
indígena. De igual manera, se puede contar fácilmente la cantidad 
de intelectuales indígenas y andinistas en Ecuador; entre ellos, no 
existe uno solo renombrado que esté al mismo nivel de los princi-
pales intelectuales indígenas de Perú o Bolivia.

En resumen, el buen vivir, que surgió como una gran expecta-
tiva y que movilizó especialmente a algunos intelectuales de fuera 
de los Andes a interesarse por este “nuevo/antiguo paradigma”, va 
perdiendo espacio y motivación en los propios países andinos. En 
todo caso, todavía hay afuera quienes lo ven como un referente para 
profundizar y lo ven con esperanza; pero en Ecuador (y Bolivia), por 
el momento, resulta casi ridículo hablar de él o defenderlo. Persona-
jes como Freddy Elhers (Secretario del Buen Vivir del correísmo) lo 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

170

desprestigiaron con su “buen vivir light”, y hoy muchos se burlan 
de este paradigma, asociándolo al “buen vivir” que se han dado los 
corruptos del correísmo (y del evismo).

¿Existe un pensamiento latinoamericano?

Desde un poco más allá de mediados del siglo XX se viene 
discutiendo si existe un pensamiento latinoamericano o una filo-
sofía latinoamericana, sin embargo, nadie ha podido afirmarlo 
categóricamente, pues, en última instancia, todo lo producido ha 
sido simplemente una extensión del pensamiento occidental en 
América Latina; por ello, no se podía hablar de algo verdaderamente 
diferente y propio. La única posibilidad de un pensamiento propio 
era lo indígena; pero los intelectuales latinoamericanos se han 
resistido a valorarlo y a darle el sitial que le dio el suizo-alemán 
Joseph Estermann en su Filosofía andina.

El buen vivir se ha constituido en la más importante expre-
sión del pensamiento interamericano. Es lo más elaborado que 
han logrado configurar los pensadores andinistas y nace desde las 
extrañas más profundas de los pueblos de los tercero-excluidos o 
tercerizados o anatemizados. Por primera vez en la historia, luego 
de la invasión, se puede hablar de un “pensamiento propio” que 
integra a varias racionalidades y que no reproduce el pensamiento 
occidental en una forma “hispanoamericana”.

Hasta antes del buen vivir, lo latinoamericano, en todas sus 
facetas, solo era una variante formal del paradigma eurocéntrico, 
que no constituía una ruptura, sino una adaptación del pensa-
miento de Occidente a las nuevas circunstancias territoriales. En 
definitiva, lo latinoamericano era (y es) tan solo un “extenso pie de 
página” de la mente colonial.



171

Capítulo 5.
Buen vivir: primer pensamiento propio de Interamérica

Tras 500 años, como pronosticaron los sabios andinos antes 
de la invasión, ha surgido algo verdaderamente diferente, que es 
capaz de cuestionar a profundidad todas las verdades que fueron 
universalizadas por el “babelismo” para todos los pueblos y culturas 
del mundo. Esto ha sido verdaderamente revolucionario, en el sen-
tido de ser transgresor del pensamiento hegemónico y dominador, 
y no solo de lo económico o político.

De todo lo producido por la intelectualidad latinoamericana, 
no existe nada (más allá del buen vivir) que pueda catalogarse 
como pensamiento propio, por más profundo que este sea y por 
más originalidad o grandeza que haya alcanzado en relación con lo 
producido por los propios intelectuales occidentales. El buen vivir 
puede tener errores o deficiencias, pero es lo más importante, y lo 
único propio, que se ha producido hasta ahora en más de 500 años 
de colonialismo. Hoy sí se puede decir que se ha hecho un aporte al 
mundo con algo importante y diferente, pues, antes del buen vivir, 
las respuestas de los intelectuales latinoamericanos a los problemas 
de la región seguían en el mismo patrón eurocéntrico y, por lo tanto, 
no eran una alternativa, sino un “gatopardismo” más para seguir 
manteniendo el statu quo.

Los latinoamericanos, hasta ahora, no han comprendido que 
solamente hay futuro cuando el pasado es procesado, pues, de lo 
contrario, se sigue repitiendo el pasado y no hay cambio. Evitar 
mirar al pasado, so pretexto de que se está intentando “regresar al 
pasado”, es, en el fondo, seguir arrastrando el pasado hacia el futuro. 
Esa es la paradoja. O como diría el subcomandante Galeano (2012):

Porque entendemos que a usted le piden que ponga atención a ese 
breve instante en que un granito de arena llega al reducido pasaje 
para caer y sumarse a los instantes que se acumulan en eso que 
llamamos “pasado”.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

172

Porque eso le insinúan, le aconsejan, le piden, le ordenan, le mandan: 
viva el instante, viva ese presente que ya puede reducir aún más con 
la más alta y sofisticada tecnología. No piense en el tiempo que ya 
yace en el ayer, porque en el vértigo de la modernidad, es lo mismo 
“hace un segundo” que “hace un siglo”. (párr. 39-40).

Indudablemente, la “aventura populista” del buen vivir de los 
socialistas del siglo XXI ha resquebrajado este nuevo paradigma 
hasta dejarlo como un esperpento para una parte de la población 
andina. Pero ello no implica que debamos echarlo a la basura, como 
otra de las modas experimentadas en la historia del populismo y el 
paternalismo de izquierdas. Todo lo contrario. Hay que continuar 
y profundizar en él para configurarlo en todos los detalles, para 
que le permitan seguir siendo una salida estructural al actual caos 
humanitario-natural.

Esa es la tarea de quienes desean continuar tejiendo el gran 
tapiz de las culturas milenarias y su racionalidad integral; que, jus-
tamente, no es regresar al pasado, sino prolongarlo en otro nivel 
hacia el futuro para que jueguen un rol fundamental en los actuales 
momentos de desconcierto y desaire. Y eso les duele a los intelec-
tuales liberales y marxistas (y algunos indianistas-kataristas) que 
quieren ver el buen vivir como una idea totalmente muerta y se 
empeñan en decir que ya no existe. Aquellos que quieren seguir 
reproduciendo y ampliando el pensamiento colonial de derecha 
e izquierda, al menos deberían interesarse por lo que están 
trabajando algunos intelectuales en el mismo Occidente para tratar 
de trascenderlo (“transmodernidad”5).

5	 Véase al respecto el texto Transmodernidad y transdesarrollo: el decrecimiento y el buen 
vivir como dos versiones análogas de un transdesarrollo transmoderno, de Antonio Luis 
Hidalgo-Capitán y Ana Patricia Cubillo-Guevara (2016).



173

Capítulo 5.
Buen vivir: primer pensamiento propio de Interamérica

La casi totalidad de los intelectuales latinoamericanos no 
entienden lo poco que conocen de la racionalidad indígena, y lo 
único que se atreven a decir es que son “fundamentalistas”. Así 
han sido calificados algunos pensamientos en ciertas épocas en el 
mundo, hasta que finalmente han sido reconocidos y aceptados. 
Las mujeres y los homosexuales, en sus formas de pensamiento, 
van siendo aceptados lentamente por el mundo patriarcal, pero 
las racionalidades indias y negras siguen siendo despreciadas. Solo 
son aceptadas como folclor y como atractivo para el “etnoturismo”. 
Aunque todo esto, poco a poco va cambiando; por ahora, mucho 
más en Europa que en la propia Latinoamérica. Así de irónico.

Habrá que seguir trabajando para que el “buen vivir profundo” 
alcance sus propósitos; algo que será irremediable ante el acecho 
del cambio climático. Pero eso ya depende de los pueblos. O la 
humanidad sale del paradigma antropocentrista de derecha e 
izquierda de una vez por todas, o perecerá por sus propias manos. 
Ese es el dilema. El tiempo es corto; es ahora o nunca.

Referencias

Cubillo-Guevara, A. P. e Hidalgo-Capitán, A. L. (2015). El sumak 
kawsay genuino como fenómeno social amazónico. OBETS, 
10(2), 301-333. https://doi.org/10.14198/OBETS2015.10.2.02

Hidalgo-Capitán, A. L. y Cubillo-Guevara, A. P. Transmodernidad y 
transdesarrollo: el decrecimiento y el buen vivir como dos versiones 
análogas de un transdesarrollo transmoderno. Bonanza.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

174

Lalander, R. y Cuestas-Caza, J. (2017). Sumak Kawsay y Buen-
Vivir en Ecuador. En A. D. Verdú Delgado (ed.), Conocimientos 
ancestrales y procesos de desarrollo: nacionalidades Indígenas del 
Ecuador (pp. 30-64). Universidad Técnica Particular de Loja.

Sánchez Parga, J. (2012, 1 de febrero). Discursos retrovolucionarios: 
Sumak Kawsay, derechos de la naturaleza y otros pachama-
mismos. La Hora. https://lahora.com.ec/noticia/1101280759

Subcomandante Insurgente Galeano. (2012, 12 de abril). Preludio: los 
relojes, el apocalipsis y la hora de lo pequeño. Enlace Zapatista. 
https://bit.ly/2pfqd1F 

Van Kessel J. (1997). Dos conferencias en antropología andina 
(Cuaderno de Investigación en Cultura Andina n.o 10). IECTA; 
CIDSA.



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

175

CAPÍTULO 6.
Revitalización cultural después del 
Machakutik para el buen vivir 
comunitario y educativo

CAPÍTULO 6.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

176



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

177

Freddy Simbaña Pillajo1

En este capítulo presentamos un mapeo breve de hombres 
y mujeres de sabiduría en el Ecuador, quienes han ejerci-
do influencia en las prácticas culturales de los pueblos y 

nacionalidades en el marco de la educación intercultural bilingüe, 
y la perspectiva de las ideas centrales y reflexiones articuladas a 
la materia de Cosmovisión Andina compartida en la Universidad 
Politécnica Salesiana con estudiantes indígenas y mestizos desde el 
año 2009 al 2016.

Relatamos los inicios de las prácticas públicas de cosmovisión 
andina en Ecuador. Esta última incluye las concepciones de cultura, 
la etnicidad y las mentalidades operantes de la política, en el marco 

1	 Freddy Simbaña Pillajo pertenece al pueblo Kitu Kara de la nacionalidad Kichwa 
del Ecuador. Integrante de la comuna indígena y campesina Chilibulo Marcopamba 
La Raya (Quito). Ex presidente del Consejo de Gobierno del Pueblo Kitu Kara. 
Danzante ancestral en la Yumbada de la Magdalena. Miembro correspondiente 
del Núcleo Pichincha de la Casa de la Cultura Ecuatoriana “Benjamín Carrión”. 
Integrante de FUTMYE (Fundación de Taytas y Mamas Yachacks del Ecuador). 
Coordina el Centro de Estudios y Documentación Machangarilla en la Parroquia 
Chilibulo. Tiene una maestría en Antropología en FLACSO- Ecuador y ha 
finalizado el programa doctoral en antropología social y cultural en la Universidad 
Autónoma de Barcelona, España (2014-2020). Es docente e investigador en 
la Carrera de Educación Intercultural Bilingüe y Antropología Aplicada en la 
Universidad Politécnica Salesiana. Miembro del Grupo de investigación en 
educación e interculturalidad (GIEI–UPS). Desde el 2008 imparte las cátedras 
de Comuna indígena, Derecho y Organización Indígena, Cosmovisión Andina e 
Historia de la Educación y Experiencia de la EIB. fsimbana@ups.edu.ec



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

178

del tiempo cíclico de Pachakutik —tiempos de cambio— de los 
años noventa y en la actualidad es interpretada como el resultado 
de las luchas sociales, que desde la época colonial han generado 
confrontaciones con los grupos de poder y con el Estado ecuatoriano.

De manera historiográfica mostramos acercamientos, explo-
raciones y descripciones sobre la situación de las prácticas de 
conocimientos locales y/o ancestrales de los pueblos y nacionali-
dades, sus influencias, perspectivas, bifurcación, institucionalización 
y consolidación pública.

A partir de ello, asumimos las cosmovisiones andinas como 
estructuras organizadoras de prácticas y podemos advertir que la 
producción de saberes y conocimientos, en cuanto práctica espe-
cializada y desarrollada por especialistas indígenas, está impregnada 
de significados y prácticas en los que subyacen las concepciones 
cosmogónicas y cosmológicas de los pueblos para el buen vivir.

Antes de investigar sobre la revitalización de la cultura y 
otros conocimientos, es importante recordar que la cultura, como 
concepto, ha ido cambiando y se ha modificado a partir de su de-
finición inicial de la antropología clásica hasta nuestros días.

El término “cultura” fue utilizado como sinónimo de “civi-
lización” (Taylor, 1976). El concepto de diferencia cultural, por 
tanto, está vinculado a una serie de supuestos que van desde el 
evolucionismo (Strauss, 1969/1949), el universalismo que clasifica 
a las culturas ajenas al pensamiento ilustrado como “salvajes”, 
“primitivas” y “vernáculas”, al relativismo cultural (Boas, 1940) que 
pretende mirar a cada grupo desde sus propias peculiaridades y 
no en comparación jerárquica conforme lo dictado por los grupos 



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

179

dominantes colonialistas, lo que se conoce como etnocentrismo: 
persona o grupo social que interpreta la realidad a partir de sus 
propios parámetros y referencias culturales en sus diferentes 
dimensiones.

La categoría de colonialidad del poder es introducida por 
Quijano (2000) para describir (lo colonial) que, a partir de la ex-
pansión colonial de Europa, asume el poder capitalista y clasifica 
racialmente a la población mundial, coloca algunos grupos en el 
rango de los subordinados y otros en la corriente principal. Según 
este autor, a partir de esa primera discriminación racial, “nuevas 
identidades sociales del colonialismo” (blanco, negro, rojo, amarillo, 
indios y mestizos), fueron fundadas como categorías geoculturales 
(Occidente o en Europa, América, África, Oriente Medio) y gana 
una relación asimétrica de poder/subordinación en todas las esfe-
ras y dimensiones: materiales, subjetiva, individual y social, bajo la 
hegemonía blanca y eurocéntrica de Occidente.

La República del Ecuador ha sido históricamente construida 
y representada como país mestizo o mezclado. A partir de esta 
construcción, se ha excluido tácitamente a la población indígena, 
montubia y afroecuatoriana.

Lamentablemente este malformado concepto y noción se ha 
construido desde la fundación de la República, el Estado y los 
criollos, al inicio, y los blanco-mestizos después, ha representado a 
la población ecuatoriana como una población mestiza. Con ello no 
solo han invisibilizado el carácter culturalmente diverso del país, 
sino que han excluido simbólicamente a indígenas […] del imaginario 
nacional (Granda y Martínez, 2007: 25).



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

180

Para Bourdieu (2001), la violencia simbólica es esa coerción que 
se instituye por mediación de una adhesión que el dominado no 
puede evitar otorgar al dominante cuando los esquemas que pone 
en funcionamiento para percibirse y evaluarse, o para percibir y 
evaluar a los dominantes (alto/bajo, masculino/femenino, blanco/
negro, etcétera), son fruto de la incorporación de las clasificaciones 
—que así quedan naturalizadas—, cuyo fruto es su ser social.

A pesar de las luchas de reivindicación importantes que se dan 
en la década de 1980 a lo largo de América Latina, y que se traducen 
en el reconocimiento del Ecuador como país diverso, multi-, inter- y 
pluricultural a través de la Constitución de 2008, la clase o estrato 
élite “blanco mestiza” continúa delineando las formas de movilidad 
social entre núcleos, aparatajes, sistemas y redes (por ejemplo, a 
través de formas de categorización como longo2, runa3, cholo4, randi5), 
para mostrar la estructura económica, cultural, social y política 
mediada por la “raza”, la etnicidad y la clase. En esa perspectiva, 
pertenecer a los pueblos y nacionalidades en el Ecuador está anclado 
sobre esta historia colonial y poscolonial.

Desde un punto de vista cultural, la nación ecuatoriana se 
construyó sobre la base de la ignorancia y la segregación de las 
lenguas, el conocimiento local, las cosmovisiones ancestrales, las for-
mas de administración de justicia y el conocimiento de la salud de 
los pueblos indígenas, afro y montubios.

2	 Longo/a: ‘joven’. Palabra en lengua kichwa, utilizada por la población mestiza para 
establecer diferencias raciales.

3	 Runa: ‘ser humano’. Palabra en lengua kichwa, utilizada por la población mestiza 
para diferenciar a los seres humanos y animales provenientes del campo o de 
escala inferior.

4	 Cholo: gentilicio de una población mixta o mestiza empobrecida.
5	 Randi: ‘intercambio’. Palabra en lengua kichwa, utilizada por la población mestiza 

para referirse a grupos o personas indígenas que trabajan/intercambian.



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

181

Despertar del Machakutik como esperanza 
de los pueblos y nacionalidades

La interpretación de Pachakutik en lengua kichwa se define 
como la concepción de reordenador, renovador, modificador del 
tiempo y del espacio; o espacio-tiempo transformacional de los 
pueblos andinos amazónicos.

La interpretación de Machakutik en lengua kichwa se relaciona 
con una fase o ciclo de mareo, alucinación, soñolencia o borrachera. 
La concepción de Machakutik podría denominarse como una etapa 
o tiempo de desequilibrio, inestabilidad o tambaleo en constante 
activación y vigencia en la sociedad andina amazónica.

Resulta que los paradigmas de Pachakutik y Machakutik son 
inversamente complementarios, aunque cada uno parte de concep-
ciones y actitudes diferentes, pero con vigencia y presencia en el 
mundo de vida andino amazónico. El paradigma del Packakutik 
construye su ideal-praxis en sociedad del buen vivir comunita-
rio, basada en la relacionalidad, complementaridad, paridad y 
en la palabra.

El paradigma del Machakutik parte de las necesidades o in-
suficiencias de los seres humanos concretos y acumuladores, para 
desembocar en el embellecimiento y la estética de una sociedad 
carente de prácticas comunitarias y con anonimato.

Para el descifrar el efecto en la vida social del Machakutik 
acudimos al yachak6 Flores:

6	 Yachak es una palabra en kichwa cuyo significado es ‘sabio, curandero, visionario 
y líder’.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

182

En el ciclo Machakutik estuvieron arriba los españoles y en 
Pachakutik estuvieron los indígenas. El Pachakutik y el Machakutik 
pueden semejarse como una onda sonoridad de la energía estática, 
en algunos momentos sube y baja. En momentos puede haber 
desequilibrio…

[…] 

¿Cómo me doy cuenta de los síntomas que estoy en Machakutik? 
En los momentos en que las casas solo gobiernan los hombres; en 
el estado del hombre individual […] no hay mujeres. Es un tipo de 
hombre; es un tipo de gobierno; es el estado colonial […]

Pachakutik es femenino y el Machakutik es masculino. Juntos 
mantienen equilibrio y desequilibrio; tensiones constantes y luchas 
internas. El Machakutik es macho y no tiene derecho a expresar 
lo femenino, rodea desde el autoritarismo en ámbitos del espacio, lo 
social, la cultura y los políticos.

[…]

Para no afectarse en o dentro del Machakutik hay que estar 
en contacto con la naturaleza —cuidado de los pueblos de la 
acumulación, no con esclavitud—, con un tono de vida se protege 
al nido, a la familia […] Nosotros los humanos somos los últimos en 
la escala de la civilización; los animales y las plantas no acumulan… 
todos juntos que nadie se quede atrás, todo que sea para todos y que 
nadie le falte nada. (A. Flores, entrevista, 16 de Octubre de 2015).

El Machakutik promete un paradigma hegemónico patriarcal 
e individualista en los Andes y para la humanidad entera. Entra en 
vigencia un progreso técnico ilimitado e irrestricto y la promesa 
de la acumulación con esplendor futurista derivado de sus adorme-
cimientos, soñolencia y magia que nos envuelve nuestros sentidos 
y prácticas.



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

183

En este contexto, el indigenismo latinoamericano fue de-
sarrollado durante la mayor parte del siglo XX, a través de la 
articulación de los preceptos del movimiento indígena y la in-
fluencia de las teorías marxistas y socialistas de la coherencia, 
los conceptos relacionados con la investigación antropológica y 
sociológica, la sociolingüística, la filosofía y la economía y otras 
ciencias, lo que permite la emergencia del discurso que cambia el 
concepto del conocimiento dominante y hegemónico. Tomamos 
como punto de partida el levantamiento indígena de 1990 para 
considerar el proceso como resultado de la construcción de una 
temporalidad de los conocimientos y el poder del movimiento 
indígena. Sobre el saber ancestral:

En el año 1983 aparece publicada una Introducción a la filosofía indí-
gena (Moreno, 1983) que tiene como marco de reflexión la provincia 
de Chimborazo en la región andina ecuatoriana[…] Describiendo 
a continuación y en perspectiva fenomenológica los principales 
conceptos del pensamiento filosófico indígena —el ser, el tiempo 
y la tierra, la libertad, el conocimiento y la acción—, sobre la base 
de la categoría “estar siendo así” […] La “filosofía indígena”, en la 
versión de Moreno, representa la expresión filosófica de sectores 
eclesiales identificados con la Teología de la liberación; destacán-
dose en este sentido la labor pastoral del obispo Leonidas Proaño en 
la provincia de Chimborazo. (Cortez, 2013, p. 18).

Antropológicamente, se reveló la relación íntima del medio 
ambiente, la naturaleza, la ecología con la población indígena, por 
lo que la Editorial Abya Yala, desde 1983, ha publicado varios textos 
que se refieren a esta estrecha relación.

En 1998, Estermann presentó el libro Filosofía andina, en 
el cual vincula las prácticas andinas y de religiosidad. En Perú, 
aparecieron estudios de descolonización educativa-cultural y los 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

184

debates candentes entre indigenismo y clasismos; la doctrina del 
indianismo y el katarismo se fomentaron mediante la tesis india en 
Bolivia (Reynaga Burgoa, 1989). Todos ellos, caracterizados como 
una crítica fundamental al modelo hegemónico neoliberal y su 
crisis actual. Así, surgen voces de teologías contextuales o teologías 
propias, indígenas, es decir, intentos de revitalización cosmogónica 
en contextos de debates de ser y del saber en Latinoamérica.

Para el caso ecuatoriano, desde los años 80, algunas prácticas 
de conocimiento andinos y saberes ancestrales adquieren una 
“adaptación” o “bifurcación” al vincularse a diversas corrientes de 
pensamiento filosóficos y practicantes de nuevas espiritualidades 
de carácter internacional y global: instituciones y representan-
tes taoístas, la Gran Fraternidad Universal (GFU)7, la Iglesia Nativa 
de Norteamérica y otros grupos en búsqueda de nuevas espiri-
tualidades continentales, que vieron la oportunidad de “fusionar” 
con las prácticas andinas.

Uno de los primeros líderes espirituales andinos, José Pichamba 
—indígena kichwa del pueblo Otavalo de la Comunidad Agato, 
yackak (sabio) osteópata—, refiere: 

Algunos predicadores de las nuevas espiritualidades, rezagados de 
los movimientos hippies y posmodernos y de la nueva era, pastores 
evangélicos incursionaron en los prácticas andinas y ritualidad, 
imponiendo sus concepciones y creencias. (J. Pichamba, entrevista, 
6 de marzo de 2008)

7	 La Gran Fraternidad Universal  (GFU) es una organización civil, cultural, no 
gubernamental, sin fines de lucro, de carácter mundial, apolítico, con el objetivo 
de reunir la ciencia, el arte y la filosofía para un perfeccionamiento intelectual 
y una reeducación espiritual de la raza humana, sin distinciones de raza, 
nacionalidad, sexo, credo o clase social. Cuenta con delegaciones en Sudamérica, 
Europa y Australia. Fundada en 1948 en  Caracas  (Venezuela) por el escritor, 
yogui, artista, astrólogo y científico Maestre Dr. Serge Raynaud De la Ferrière.



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

185

El yachak Pichamba (entrevista, 30 de mayo de 2015) menciona 
que, a principios de los ochenta, se difundía el sueño o profecía de 
los/las abuelos/as mayas, relacionado con el nuevo tiempo “el vuelo 
del Águila y del Cóndor”, quienes caminarían juntos en procesos de 
cambios y transformación para los pueblos del continente. Como 
producto, o coincidencia, se produjeron acciones en diferentes 
sitios de Abya Yala, como: México (Chiapas), Perú (Confederación 
Nacional de Comunidades del Perú Afectadas por la Minería), 
Ecuador (CONAIE) y otros lugares de Latinoamérica.

Según el yachak Pichamba, esta fase podría considerarse como 
el surgimiento de las prácticas de rituales públicos de los Andes 
—nuevo tiempo del saber y el poder, el despertarse— frente al 
Machakutik (estado-tiempo mareado/alucinado/sorprendido) que 
duró más de 500 años. Un despertar que daría inicio a la socializa-
ción de manera pública a los rituales y prácticas de cosmovisión 
indígena en Ecuador, a finales del siglo XX:

En 1984, la primera carrera de La Paz y la Dignidad de los Pueblos, 
dirigida por un grupo de sabios, sanadores, guías de Mesoamérica 
encabezados por Aurelio Díaz8 recorrieron los países del 
Tawantinsuyu, y en Quito, nos convocaron a indígenas del Ecuador, 
entre ellos amazónicos y de otros lados. Llegaron etnobotánicos de 
la Amazonía, interesados de la medicina, indígenas, parteras y jó-
venes gustosos del conocimiento andino […] Nos reunieron y nos
socializaron el sueño de los abuelos… (J. Pichamba, entrevista, 6 de 
marzo de 2008).

8	 Aurelio Díaz Tekpankalli es fundador y jefe de jefes de la Nación del Fuego 
Sagrado de Itzachilatlan; líder espiritual del Camino Rojo, Camino del Corazón, 
y miembro de la Iglesia Nativa Americana; artista y activista de la Paz Mundial; 
hombre de medicina originario de México; portador de la sabiduría ancestral de 
nuestros abuelos amerindios y de la tradición oral del Pueblo Nativo de América 
del Norte.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

186

Alberto Taxo (1999), yachak sanador de la provincia de 
Chimborazo, reflexiona sobre la concepción indígena de la economía 
y señala que, a diferencia del pensamiento moderno, hay otras 
maneras de concebir la vida y las maneras de reciprocidad humana.

Algo parecido sucede en el pueblo Otavalo, en el cual irrumpe 
el yachak José Pachamba, quien, afirmando la concepción de runa 
—ser humano—, de los seres humanos como diversos, universales y 
cosmogónicos, promueve y socializa y desarrolla prácticas ancestrales 
y rituales concebidas como actividades didácticas psicopedagógicas 

de todos: indígenas, afro y blancos, sin distinción.

En el 2000, Enrique “Katza” Cachiguango implementa acti-
vidades de enseñanza de lenguas indígenas y su mayor logro es la 
circulación de las publicaciones Kuri Muyu9,  como sistematización 
de saberes de las culturas originarias; de la misma comunidad 
otavaleña, José Quimbo desarrolla el vínculo de sanación mediante 
instrumentos andinos y mediante una alimentación sana.

Unos años antes, Celso Fiallos desarrolla varios acercamientos 
a la epistemología andina y, a finales de los ochenta, Atawalpa 
Oviedo Freire, desde el Movimiento Alter-nativo, desarrolla aná-
lisis e interpretaciones desde la epistemología andina y actualmente 
desde el buen vivir (Oviedo Freire, 2011). Asimismo, docenas de 
pobladores campesinos e indígenas; parteras, como las sanadoras 
Mama Bartolina (Cayambe), Mama Lourdes (Chilibulo), Mama 
Albina (La Toglla); hombres y mujeres de sabiduría realizan sus 
trabajos comunitarios y relacionamientos en los territorios.

9	 Kuri Muyu: Revista del Arte y la Sabiduría de las Culturas Originarias, que se 
encuentra disponible en http://reduii.org/cii/?q=publicaciones-cii 



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

187

La historiografía ecuatoriana aún no ha dado la debida va-
loración al mensaje del despertar cultural, entre el Pachakutik y 
el Machakutik, en la conformación de las identidades nacionales 
del siglo XX. Vemos poco detalle, con el riesgo de simplificación, 
en el proceso de superación de la identidad monocultural por la 
conformación de este nuevo referente estratégico de la identidad 
de los ecuatorianos, centrado en la categoría de los “derechos 
ciudadanos” que terminó de englobar y orientar todos los esfuerzos 
que en adelante implementó el movimiento globalizador.

Al mismo tiempo, durante los últimos treinta años se ha creado 
una nueva institucionalidad en el tiempo del saber, con diversas 
tendencias que van desde la protección y difusión de saberes —como 
lo fue la primera Asociación de Shamanes Naturistas de Pichincha; 
la Fundación Jambi Huasi, liderada por José Naula; la Asociación 
de Yackakuna de Ilumán, y la Fundación Taytas y Mamas Yachaks 
del Ecuador (FUTMYE). Actualmente, al frente de FUTMYE, está 
Franklin Columba10, dirigente de la Confederación Nacional de 
Organizaciones Campesinas, Indígenas y Negras (FENOCIN).

El primer mapeo de hombres y mujeres de sabiduría en las 
tierras del Chinchaysuyu11 está integrado por Alicia Chela, Celso 
Fiallos, Alberto Taxo, Atawalpa Oviedo, Hilario Morocho, Tránsito 
Chela, Salvador Caiza (Panzaleo) Germán Rodríguez, José Yánez, 
Jaime Plitatuña (Kitu Kara), Augusto Flores, Gonzalo Ñato, Soledad 
Yupa, Wayra Koro (Puruha), Luis Cuyo (Panzaleo) Irpa Caral 
(Quechua/Bolivia) Denis Mamaniwanka (Aymara), Javier Lajo 

10	Subsecretario del Ministerio de Agricultura y Ganadería durante el periodo 
de gobierno de Rafael Correa Delgado (2005-2014). Actual embajador en la 
República de Bolivia, delegado del presidente del Ecuador, Lenín Moreno Garcés. 
Fundador de la Fundación Taytas y Mamas Yachaks del Ecuador. Fundador del 
Consejo de Sabios y Sabias del Ecuador.

11	Región norte del Tawantinsuyu, actualmente Ecuador.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

188

(Pukina/ Perú); Carlos Milla (Perú), Castelo Jacho, Laura Santillán, 
Tupak Yupanki Malta (Saraguro), Julián Condori (Quechua/Perú), 
Juan Lligalo, Alfredo Pérez, y otros integrantes, entre hombres 
mujeres procedentes de diversas áreas de conocimiento y disciplinas, 
como médicos, arquitectos, sociólogos, antropólogos, lingüístas, 
abogados, etcétera.

En fase preparatoria, está la Red de la Comunidad Epistémica 
de Saberes Ancestrales en la Universidad Central del Ecuador, 
liderada por Alfredo Lozano, con la finalidad de recuperar actores 
y actoras del “despertar de la cultura” en los últimos 40 años.

Las reflexiones de Mingolo (2003), Walsh (2007), como las de  
Castro-Gómez y Grosfoguel (2007) coinciden en una liberación 
epistémica que contribuya a la descolonización del saber en el tercer 
mundo, una epistemología desde otras miradas, pues halla “sus bases 
en filosofías, cosmovisiones y racionalidades distintas” (Walsh, 
2007, p. 104 ) “que ven el mundo como una totalidad en la que todo 
está relacionado con todo” (Castro-Gómez Grosfoguel, 2007, p. 17) 
o, a la construcción de una “epistemología del sur” De Sousa Santos, 
2011, p. 11) que otorgue legitimidad a los conocimientos alternativos 
y locales.

Estamos totalmente de acuerdo con la construcción de otras 
legitimidades y otras epistemologías, pero, al mismo tiempo, desde 
la visión del autopachakutik (autorresurgimiento), puesto que, como 
afirma Mazorco Irureta (2010):

No se trata de excluir al occidente de esta o de ninguna otra pro-
puesta de cambio de vida, ni de negarle el potencial de contribuir 
a la construcción de otro mundo posible. No se trata de alternar el 
ejercicio etnocéntrico y pensar que occidente no puede debatir y 
aportar a la construcción de una existencia humana en armonía con 



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

189

la madre naturaleza. Si se le proyecta esa incapacidad e ignorancia, 
se estará considerando que es occidente quien ahora debe ser 
salvado por el otro desenterrado, lo que no hace más que reproducir 
las mismas actitudes colonizadoras que guiaron el proyecto de la 
modernidad. (p. 236).

El mundo espiritual andino se manifiesta hoy en muchas 
expresiones. Según (Lozada, 2008):

La historia del siglo XVI en esta parte del continente muestra 
que la presencia filosofía aristotélica, el tomismo, el absolutismo, 
el cristianismo, el pensamiento medieval, el escolasticismo, la In-
quisición, la ilustración, el liberalismo, el conservadurismo, el 
colonialismo, el nacionalismo, la ideología imperialista, el marxis-
mo, doctrina totalitarismo, seguridad nacional, dictadura militar, 
la democracia, el neoliberalismo, la teoría de la globalización, el 
anarquismo, e incluso post-mosdernismo racista como indianismo, 
tuvieron sus orígenes teóricos en Europa y Estados Unidos. (p. 75).

Durante las primeras décadas del siglo XXI, al lado de las 
culturas más tradicionales, y también dentro de ellas mismas, se 
han reconstruido identidades híbridas que ponen al descubierto 
que más que un diálogo forzoso que debería existir, se da constante 
y creativamente una fusión fáctica irrefrenable y rica entre el acervo 
occidental y las tradiciones y creencias andinas.

En este contexto, los historiadores Hobsbawn y Ranger 
(1983) introdujeron en el concepto de “invención de la tradición” 
(invention of tradition) para indicar, en forma aparente, costumbres 
seculares son relativamente recientes. Para Baud (1996) afirma que 
en la realidad latinoamericana y caribeña hay ejemplos similares de 
construcciones demostrables de manifestaciones de la etnicidad un 
pasado aparentemente muy remoto.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

190

En este punto, retomo las palabras del yackak Pichamba, con 
énfasis:

Hay que borrar las divisiones entre lo indígena y lo occidental, 
para dar el equilibrio armonioso entre-diferente como, para que 
puedan aprender de los demás, y viceversa, para desarrollar plena-
mente el potencial de la armonía entre seres humanos y naturaleza 
reafirmando la concepción de Runa –Ser Humano y universal. 
(J. Pichamba, entrevista, 6 de marzo de 2008).

Creemos que es importante cerrar cualquier posibilidad de 
la bipolaridad ideológica y abierto a múltiples visiones de la 
realidad, humano y conocimiento, incluidas las indígenas, pero 
no exclusivamente.

El buen vivir del ser comunitario

Los pueblos indígenas conciben como sagrada la relación 
con la naturaleza (agua, fuego, viento y tierra) con las personas, la 
familia y la comunidad. Tanto los elementos físicos que se pueden 
ver y palpar como los elementos no perceptibles directamente con 
los sentidos (espíritu, energía, pensamiento y luz). Por esta razón, es 
sagrada la relación con la Pachamama y sus expresiones.

El soporte conceptual de nuestra propuesta es, en consecuen-
cia, la noción integral del buen vivir del ser comunitario, o el pender 
pujustin (buen vivir) desde la Amazonía con la cultura shuar, dos 
culturas médicas de carácter ancestral que se toman como ejemplos, 
puesto que cada nacionalidad, pueblo o comunidad indígena con-
serva sus respectivas denominaciones para referirse al estado de 
salud o bienestar de la mente y el cuerpo.



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

191

Esta concepción del mundo de lo visible y lo invisible es una 
concepción de hermandad o fraternidad en relacionarse entre las 
personas, como con los animales y minerales como seres diversos. 

Los pueblos amazónicos tienen sistemas de parentesco donde 
la familia constituye la unidad básica y la colectividad está integrada 
por familias extensas que reconocen pasados comunes. Desde la di-
mensión territorial se establecen lugares con destinos comunitarios 
(hábitat), campamentos provisionales y otros destinados a la caza, 
la pesca y la recolección.

La memoria colectiva se relaciona con los principios filosóficos 
y morales en procesos de aprendizaje que se transmiten de manera 
oral de generación en generación, con dimensiones visibles o no de 
la naturaleza, enlazados en el mundo de la memoria. Estos pueblos 
interpretan cinco dimensiones del mundo. Varios elementos 
centrales de la cultura giran alrededor de las plantas, los animales o 
cultivos, el agua, las nubes, las estrellas y el espacio de los hombres 
de arriba.

En la nación Achuar en la región amazónica del Ecuador, en 
donde se cultiva la yuca, tubérculo que se emplea para fabricar la 
chicha, bebida sagrada. Alrededor de la yuca surgen rituales desde 
su plantación y cosecha. El jaguar ingresa en la cosmovisión como 
elemento central de la espiritualidad y los designios a través de 
visiones y sueños.

Tanto los pueblos andinos como los pueblos amazónicos 
poseen conocimientos que organizan la vida las sociedades a través 
del pensamiento, el conocimiento y dimensiones articuladas desde 
distintas vivencias de las personas: la vida diaria y lo sagrado, la 
celebración y la ritualidad, los niveles superiores del universo, el 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

192

cosmos, y entre el bien y el mal. Las relaciones espirituales están 
integradas en el territorio con importancia de lo inmaterial y lo 
intangible desde las normativas o sistemas propios.

Entre los pueblos amazónicos y los andinos hay diferencias 
vinculadas al asentamiento territorial, con prácticas agrícolas 
donde las dimensiones de los seres de la naturaleza tienen vida y 
constituyen humanidad.

De los rituales andino-amazónicos en la ciudad de Quito, 
exponemos el caso de la danza de la Yumbada en los barrios El Inca 
y La Magdalena, que se manifiesta en lugares públicos y represen-
tan la concepción propia sobre el mundo, el ser humano, el tiempo 
y el espacio. El ritual de la “entrega de la vida” (Yumbuwañuchiy) 
es un acto sagrado y una oportunidad para restaurar los valores, 
principios, orden y renovación de la fe. La resurrección del “yumbo” 
permite a los habitantes cohesionar las relaciones sociales y los 
lazos comunitarios del buen vivir.

El ritual de la persecución al cerdo (Cuchi japiy) al norte de la 
ciudad, es un dispositivo de los pobladores para contactarse con 
la divinidad, lo desconocido y la trasmutación humano-animal. 
Es un ritual que tiene aprendizajes, confrontación, purificación, 
agonía, sanación, muerte, resucitación y viceversa. La persecución 
al cerdo y la “entrega de la vida” permite a los pobladores aban-
donar la vida cotidiana urbana y acceder a un tiempo y espacio 
sagrado del buen vivir.

Estos rituales de carácter mítico andino-amazónico invocan 
lo sagrado e irrumpen en el tiempo cotidiano; dramatizan proble-
máticas sociales de la comunidad y concluyen con un acto sacrificial 
destinado a logar el establecimiento del orden social y comunitario 
en el Quito metropolitano.



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

193

El sumak kawsay representa lo bello, lo hermoso, la vida 
en armonía consigo mismo y con la familia ampliada (el ayllu); 
representa sus profundas y afectuosas relaciones con la chakra 
(territorio), la naturaleza y los espíritus protectores. Es la integra-
ción del sumak allpa (la “buena tierra”, el hábitat de los pueblos), con 
el runa yachay (la “sabiduría ancestral”) de los hombres y mujeres 
de sabiduría de los pueblos y nacionalidades. A manera de ejemplo, 
el ciclo de enfermedad en el cuerpo es la ruptura del sumak kawsay, 
en cualquiera de sus lazos (espirituales, mentales, físicos y con la 
naturaleza), esto es, la desarmonía del ser consigo mismo, con los 
demás, con la naturaleza, con la divinidad.

La revalorización y legitimación de sus propios sistemas médi-
cos andinos amazónicos, montubios, afros, está insertada alrededor 
de las categorías del buen vivir (salud, cultura y sustentabilidad). 
En este contexto, hay que plantear la interculturalidad desde la 
diferencia, lo que exige:

Reconocer al otro “ser cultural” como persona, digno en su ser, útil 
para sí mismo y para los demás. Entonces, la valoración del otro 
como persona implica que quien valora al otro se valore primero a 
sí mismo. El énfasis de esta corriente de interculturalidad se centra 
en la estructuración de una escala de valores en donde se dejen a un 
lado estereotipos como complejos de inferioridad, de superioridad y 
actitudes racistas. (Dirección Nacional de Educación intercultural 
Bilingüe, 1990).

Respecto a la reflexión sobre interculturalidad y plurina-
cionalidad, según Walsh (2008), frente a los debates actuales, 
es importante aclarar que la interculturalidad, entendida como 
proyecto político, social y ético, y la plurinacionalidad son 
perspectivas complementarias y no opuestas. Mientras que la 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

194

plurinacionalidad reconoce y describe la realidad del país en la 
cual distintas nacionalidades indígenas (cuyas raíces son anteriores 
al estado nacional) conviven con pueblos afroecuatorianos, blancos 
y mestizos, la interculturalidad apunta las relaciones y articula-
ciones por construir.

Es decir, la interculturalidad es una herramienta y un proyecto 
necesario en la transformación del Estado y de la sociedad, pero 
para que esta transformación sea realmente trascendental necesita 
romper con el marco uninacional (o, mejor dicho, no nacional), 
recalcando lo plural-nacional. Pero también, hay que tener cuidado 
con los términos cuando poco a poco van institucionalizando por 
parte del Estado y los grupos de poder. En ese sentido, cabe recordar 
un pensamiento kichwa que recalcaron nuestros abuelos: Ama miski 
shimi yakak sunkuta, “No digas palabras dulces con corazón amargo”.

Este pensamiento podríamos relacionarlo con varios conceptos 
e ideas asociadas con el concepto de interculturalidad funcional o 
institucionalizada (la palabra dulce) desde el Estado y los grupos de 
poder, en contraste con la forma despectiva de referirse con desprecio 
(lo agrio/amargo) a los hechos y prácticas de la vida cotidiana de los 
seres comunitarios y diversos.

Por tal razón, el tejido comunitario para los pueblos y 
nacionalidades indígenas12 ecuatorianos significa el buen vivir co-
munitario, que construye el equilibrio del ser consigo mismo, con 

12	Costa: nacionalidades Chachi y Epera; pueblo Manta-Huancavilca. Sierra: 
nacionalidades Awa y T´sáchila. Pueblos de la nacionalidad Kichwa en la región 
interandina: Caranqui, Natabuela, Otavalo, Cayampi, Kitu-kara, Panzaleo, 
Salasaca, Chibuleo, Quisapincha, Puruhá, Waranka, Cañari, Saraguro, Palta. 
Amazonía: Kichwas de la amazonía; nacionalidades Siona, Cofán, Huaorani, 
Shuar, Achuar, Shiwiar y Zápara. 



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

195

su familia, con la comunidad, con el medioambiente y con la divi-
nidad y el cosmos. En este camino nos acompañan los ancestros y 
ancestras, que hacen unidad con nosotros y común-unidad con la 
comunidad y la naturaleza. Compartimos entonces el “estar” juntos 
con todos estos seres. Seres que tienen vida y son parte nuestra. 
El mundo de arriba, el mundo de abajo, el mundo de afuera y el 
mundo del aquí se conectan y hacen parte de esta totalidad, dentro 
de una perspectiva espiral del tiempo no lineal, el tiempo del gran 
retorno. Y, nuevamente somos y estamos.

Transición, modernidades y buen vivir desde 
la cosmovisión indígena

La memoria colectiva en la sabiduría del buen vivir restituye, 
revaloriza los saberes andinos amazónicos. Es la visión de un mundo 
vivo en donde la armonía se fortalece con la permanente relación de 
equilibrio entre el ser humano (runa), la naturaleza y las deidades.

Para nosotros, la modernidad puede considerarse desde el 
pensamiento andino amazónico como el Ñawpa Pacha (‘tiempo 
adelante’) que está constituido por un periodo histórico en el cual 
existe la posibilidad de deliberación, de cambio de ideas y opiniones. 
Aquí entran en juego las creencias, espiritualidades y modos de 
vida, tomando en cuenta que no solo la tecnificación y las tecno-
logías sirven para aumentar la productividad (modernidad conven-
cional) y las economías comunitarias. En esta fase, los sujetos 
comunitarios pueden controlar sus propios destinos colectivos y 
lo asumen como acciones necesarias para su sobrevivencia. Tienen 
sus propios sentidos de bienestar y armonía con sus estrategias 
y programas. Continuamente los sujetos comunitarios están en 
ensayos y errores.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

196

Para nosotros la transición puede considerarse desde el pensa-
miento andino amazónico como el Shuktayaska, fase o momento 
histórico de reacción a cambios y transformaciones con conse-
cuencias. Algo nuevo produce alegoría y beneplácito, pero también 
porque se vuelve “otro”, algo diferente. En los sujetos comunitarios 
hay elementos de concienciación, mantenimiento y sensibilidad 
por la pérdida. Esta transición provoca pensamientos externos que 
permeabilizan la mente y el cuerpo.

Surge entonces el temor a lo nuevo y a lo desconocido, 
brotan la angustia y el miedo. La transición está atravesada por 
consentimientos y pactos de los seres comunitarios, genera obliga-
toriedad a la sociedad comunitaria. En esta temporalidad, la cultura 
es frágil y tiende a transformarse. En algunos casos, el ser comuni-
tario tiene incertidumbre y termina por modificarse, se vuelve otro.

En el mundo de vida comunitario, los principios del buen vivir 
se llevan a la praxis con el respeto a la vida; el causar daño a la 
naturaleza es hacernos daño a nosotros mismos. Cada acto, cada 
comportamiento, tiene consecuencias cósmicas y comogónicas: 
los cerros se enojan o se alegran, se ríen o se entristecen, sienten… 
piensan… existen (están). Por tal razón, es necesario ofrendar pen-
samientos, peticiones y permisos.

La relacionalidad comprende una profunda relación ser hu-
mano-tierra, ser humano-naturaleza, y ser humano-cosmos. Existe 
una profunda visión del mundo andino amazónico con dimensiones 
del tiempo y de la vida que ayudan a la interpretación en lo sa-
grado de la memoria colectiva y las oralidades.

La complementariedad y la correspondencia aluden a la integra-
ción simbólica de la vida entre mujer y hombre; entre el cielo y la 
tierra; entre lo claro y lo oscuro, entre lo femenino y lo masculino.



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

197

La oralidad, se asume como código cultural, como procesos de 
diálogos políticos para los tratados y los acuerdos que construyen 
acciones comunitarias.

Perspectiva del diálogo de saberes de los 
pueblos y nacionalidades indígenas 

En la Carrera de Educación Intercultural Bilingüe, en el cuarto 
semestre, existe la materia de Cosmovisión Andina, una asignatura 
que se imparte en las tres menciones de la Carrera Docencia Básica, 
Desarrollo Comunitario y Parvularia. En ella se recuperan varios 
conceptos, nociones y temáticas de la cosmovisión andina que con-
sidera el estudio de las simbologías y rituales desde la perspectiva 
educativa intercultural, vinculadas a los diálogos de saberes.

El propósito central de la asignatura es que los/las estudiantes 
se acerquen de manera teórica al estudio e interpretación de la 
Pacha Mama (Madre Naturaleza), la simbología, las ritualidades 
y los sistemas económicos, políticos y bioculturales presentes en 
los pueblos y nacionalidades del Ecuador, con especial énfasis en los 
logros en el ámbito de la educación.

La primera parte del curso entiende a la Pacha Mama como 
divinidad productora de vida, la territorialidad como sistema de 
distribución de la tierra, la estructura política desde lo ritual, la 
mitología y magia y religión; en la segunda parte se analizan 
algunas sistematizaciones relacionadas al calendario agrofestivo y 
cartillas de sabidurías campesinas indígenas andinos amazónicos 
incorporados en la malla curricular de la carrera de Educación 
Intercultural Bilingüe (EIB); en la tercera parte se analizan varios 
usos y propuestas de las memorias colectivas desde la oralidad y 
dispositivos vinculados a la revitalización y reconstrucción de los 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

198

pueblos; y, en la última parte, se discute la conflictividad desatada 
de nociones, debates, propuestas y desafíos relacionados con la 
naturaleza y a la desacralización del mundo entre modelos de desa-
rrollo y perspectivas de usos de la naturaleza.

En relación con los objetivos de aprendizaje, el/la estudian-
te comprende diversas relaciones conceptuales del territorio y 
del manejo de la realidad de los pueblos y nacionalidades y sus 
aportes a la democratización de la sociedad en la construcción del 
Estado plurinacional; analiza la simbología y la ritualidad como 
formas de entender la vida, la muerte y el retorno de los pueblos 
y nacionalidades del Ecuador; interpreta las cosmovisiones como 
una estructura social que permite la identificación mediante la 
construcción de calendarios agrícolas, astronómicos y festivos-
religiosos de los pueblos; analiza las diversas maneras y usos de las 
memorias colectivas desde el campo de la oralidad desde los pueblos 
y comunidades; discute varios enunciados desde la visión política de 
las comunidades, referentes al mundo de vida y la desacralización 
(modelos desarrollistas) y los desafíos actuales y del futuro.

Considerando que la escuela es dueña de significaciones que se 
construyen cada día entre diversos actores, estudiantes, profesores, 
directivos y comunidad; conforme lo señala Durkheim, 2004), 
la educación es un conjunto de instituciones y prácticas que se 
organizan en estrecho vínculo con la realidad social. La escuela, por 
lo tanto, desde la perspectiva de las ciencias sociales se aborda como 
un lugar diferenciado y división de clases que reifica—la reificación 
es un caso ‘especial’ de alienación, su forma más radical y extendida, 
característica de la sociedad capitalista moderna— una estructura 
social o, como argumentan Bourdieu y Passeron (2003) en “la 
estructura de distribución de capital cultural”.



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

199

Asumimos las cosmovisiones andinas amazónicas como es-
tructuras organizadoras de prácticas y podemos advertir que la 
producción de conocimientos, en cuanto práctica especializada 
y desarrollada por especialistas indígenas, está impregnada de 
significados en los que subyacen las concepciones cosmogónicas y 
cosmológicas de los pueblos.

La enseñanza de los saberes indígenas en las escuelas, para que 
fuera culturalmente pertinente, debería presentarse a partir de un 
ordenamiento que siga los esquemas de pensamiento y la lógica o 
racionalidad —visión del mundo— con las que los han desarrollado los 
pueblos y nacionalidades indígenas. Una tarea pendiente para lograr 
esto es la construcción de un pensamiento organizado y reflexionado 
desde las profundas concepciones de las culturas originarias de Abya 
Yala que permiten sustentar los procesos de indagación necesarios 
para este efecto. (Red Interamericana de Formación de Formadores 
en Educación Indígena, 2011, p. 6) 13.

Sin embargo, la escuela no puede dejar de lado aquello que los 
pueblos indígenas requieren para su desarrollo, en todos los ámbitos 
de la vida y en relación con su inserción en contextos que demandan 
una preparación de los niños, niñas y jóvenes, que les permita la 
participación en todos los ámbitos de la sociedad; por ello, las pro-
puestas curriculares deben comprender tanto los conocimientos de 
los pueblos indígenas como los producidos en los centros de poder 
de los países colonizadores.

13	Este proceso se está dando en las comunidades y entre personas indígenas; 
sin embargo, una gran proporción de ellos sigue presente en la memoria de 
los especialistas indígenas (yachaykuna) y en la tradición oral. El creciente 
desplazamiento territorial rural/urbano que caracteriza actualmente a la po-
blación indígena pone en riesgo la continuidad de los procesos de trasmisión de 
estos saberes de las personas ancianas a los jóvenes.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

200

Asimismo, hemos intentado dar cuenta de cómo la vivencia 
cotidiana de los pueblos indígenas implica la construcción de un 
sentido del mundo y de un sentido de sus actos. En este mundo 
de vida, los pueblos indígenas han desarrollado un rico acervo 
que se articula con su cultura, con sus formas de convivencia, de 
estar y de ser en el mundo, y que da cuenta de la realidad en la que 
viven. Con ello, han dado cuerpo a una postura epistémica (andina, 
amazónica y afro) que alimenta las discusiones y la producción 
de conocimientos, y que constituye un paradigma que cuestiona 
profundamente las premisas que sustentan la construcción de 
saberes de corte occidental.

Ha sido necesario, en ausencia de estudios o materiales elabo-
rados con objetivos similares a los aquí planteados, usar fuentes 
de información (oralidades, experiencias de prácticas, dibujos, 
gráficos, herramientas de rituales, plantas de sanación, etcétera) de 
múltiples procedencias, que deberán ubicarse como referencias que 
permiten, a través de los ejemplos, situaciones o casos presentados, 
la comprensión de ese sentido que impregna la construcción de 
conocimientos de los pueblos y nacionalidades indígenas. Desde 
estas limitaciones, los contenidos del curso constituyen una elección 
de entre múltiples datos o maneras de analizar los fenómenos o 
situaciones en cuestión.

A continuación, presentamos un texto sobre la memoria 
colectiva del buen vivir, relato del yachak Pichamba que nos servirá 
para reflexionar sobre el relacionamiento ser humano-naturaleza:



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

201

Una piedra sagrada es la relación14

A mis doce años, yo estaba lleno de curiosidades y quería 
imitar en lo posible a mi abuelo; por múltiples ocasiones yo 
le veía a mi abuelo hablar con una pequeña piedrita de color 
verduzco que sostenía en la palma de la mano: acercándola a su 
boca, decía una o dos frases y luego la acercaba al oído como 
para escuchar alguna respuesta. Un buen día yo decidí tener mi 
propia piedrita con la que yo también pudiera conversar y le 
pregunté a mi abuelo; ¿Qué clase de piedrita es? Él me dijo: “Es 
una piedra de poder”, y se dio media vuelta para continuar su 
diálogo con la piedrita. Me pareció un poco seca la respuesta; 
tal vez él estaba en algún asunto importante con su piedra, pues 
se veía inquieto; caminaba de un lado al otro por el patio, algo 
no habitual en mi abuelo. Normalmente mi abuelo tenía una 
tranquilidad increíble.

No insistí más y decidí irme a la montaña en busca de mi piedra 
de poder. Preparé una pequeña bolsita, en la que pretendía 
traer algunas piedritas para que mi abuelo me dijera cual era 
la buena. Justo cuando yo salía, Mamá Rosita —la esposa de 
mi abuelo— nos llamó al almuerzo; como si todo fuese crono-
metrado, mi mamá llegaba cargada en su espalda con un gran 
bulto que chorreaba agua. Se veía cansada y yo me apresuré en 
ayudarla a bajar el bulto. Sorpresivamente para mí, el bulto no 
tenía mucho peso, era lana de borrego que mi mamá muy por la 
mañana llevó al río para lavarla.

14	Relato del ñawpak José Pichamba, kickwa del pueblo Otavalo. Hombre de 
sabiduría, el yackak Pichamba es osteópata y sanador. Vive en Quito.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

202

Mamá nos dijo que en el camino se cruzó con el abuelo y que no 
necesitábamos esperarlo para comer. Mientras comíamos, les 
conté mi misión y mamá me dijo: “Ya es un poco tarde y tienes 
que llevar tu poncho y sombrero; tal vez no alcances a regresar 
hoy mismo”.

Por varias ocasiones ya había dormido a la intemperie en la 
montaña, pero siempre acompañado de mi abuelo; la idea de 
dormir solo y enfrentarme al frío me aterrorizó y me dieron 
ganas de abandonar la idea, pero Mama Rosita me dio una 
bolsita de maíz tostado con dos pedazos de carne seca y me dijo 
con voz suave pero firme: “Ya ándate rápido, tienes que subir 
hasta Rosas y Pujyu antes de que te coja la noche”. Ahora sé que 
Rosas Pujyu se encuentra a 3200 metros de altitud.

También me dio una pequeña bolsita de cuero llena de un 
polvo rojo anaranjado; me dijo que era datura seca que tenía 
que sacar y asperjar un poquito, solo en caso de que sucediera 
algo realmente extraño. Apenas llegué a Rosas Pujyu preparé 
un sitio para dormir, pues ya empezaba la noche. Para mi 
suerte, no pasó nada extraño, la noche fue maravillosa, llena de 
estrellas; iluminaban tanto que casi podía ver todo.

Me puse a jugar; saltaba como si intentara alcanzar con mis 
manos una de las estrellas. En un momento me convencí de que 
una de esas estrellas tenía que ser mi piedra y decidí hacerlas 
caer con mi honda, a tanteos por todo el rededor. Recogí 
muchos proyectiles y me puse a lanzar lo más fuerte que yo 
podía; algunas estrellas fugases me hicieron confundir.

Pasé en el intento hasta que se asomó una estrella muy brillante 
en el horizonte oriental y recordé que mi abuelo decía: que 
ella anunciaba el nuevo día. Me quedé quieto, mirándola, y su 



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

203

luminiscencia me hizo sentir que era un momento solemne. Me 
acurruqué en mi nido. El frío se hizo cada vez más insoportable. 
Empecé a practicar un poco de respiración lenta y profunda, 
metiendo mi cabeza en el interior de mi poncho; entre mi 
poncho y mi sombrero quedaba una pequeña abertura por 
donde yo continuaba mirando. No sé en qué momento me 
dormido y me desperté cuando el sol ya estaba bastante alto y 
el calor era fuerte.

Empecé a buscar mi piedrita de poder. Para mi sorpresa, no 
había nada de piedras; los proyectiles que yo recogí por la 
noche eran pedazos de tierra compacta, seguramente vestigios 
de la limpieza realizada por la gente de la comunidad, ya que 
periódicamente limpiaban en minga, pues era la fuente de 
agua para las tres comunidades ubicadas a los pies del taita 
[cerro] Imbabura.

Mientras yo me encontraba absorto en mi tarea, el sol ya había 
pasado el mediodía. Me dio mucha hambre, abrí la colación 
que Mama Rosita me mandó, y la telita que contenía el tostado 
quedó como una pequeña mesita blanca. Tendido sobre el 
suelo verde brillante de yerbas tiernas, me dispuse a comer y 
me di cuenta de que mis manos estaban muy sucias. Al decidir 
lavarme la mano, advertí que al otro extremo de la vertiente 
había un altar de flores, seguramente ofrendas de la comunidad, 
y me sentí egoísta por haber estado a punto de comer solo sin 
ofrendar nada. Adjunté la mitad de mi colación en la ofrenda; 
así pude lavarme la mano y tomar agua con confianza, además, 
me sentí agradablemente acompañado.

Mientras regresaba a casa, puse mucha atención para encontrar 
la piedrita por el camino. Tomé una, me pareció muy grande y 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

204

la dejé en el mismo sitio; tomé otra, me pareció de un color no 
agradable… Así, por una u otra razón, atrapaba y dejaba en el 
mismo sito todas las piedritas que yo cogía.

Llegué a casa y mi mamá se disponía a cocinar la merienda. Se 
alegraron mucho al verme. Yo les saludé con un abrazo, pero 
solo cuando mamá me dijo que le pasara leña me di cuenta de 
que yo tenía una piedrita negra ovalada y plana que calzaba 
justo en la palma de mi mano. No recuerdo en qué momento 
la cogí.

Corrí a guardarla entre mis cositas y luego ayudé en las tareas 
hasta que nos sentamos a comer frente al fogón. Mientras 
comíamos, había momentos como que esperaban que yo les 
contara algo sobre mi misión, pero no preguntaron nada; 
tampoco yo tuve ganas de decirles nada. Por la noche tomé la 
piedrita y, en mi cama, traté por largas horas de acordarme del 
momento en que la tomé, o si existió…

Al día siguiente, por la mañana, después de ayudarle a sacar 
los animales, cuando nos sentamos a descansar, le mostré mi 
piedrita a mi abuelo, con la esperanza de que mi abuelo me 
dijera: “¡Es una piedra de gran poder!”. Él la tomó en la mano, 
la miró por todos los lados y dijo: “Tiene un buen peso, tiene 
un buen tamaño, tiene un buen color” y la botó al medio patio, 
como a dos metros. Sin pensar, me levanté como impulsado 
por un resorte invisible y, al recoger la piedrita, me dio mucha 
ternura. En el mismo instante, mi abuelo ya estuvo a mi lado y 
me dijo: “¡Eso es poder!”.

 Le pedí que me explicara y me dijo: “Esa relación que tú tienes 
es lo sagrado, y eso es el poder”. Luego de unos días, yo estaba 
sentado en la orilla del río contemplando mi piedrita —creo 



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

205

que inconscientemente esperaba que la piedrita se comunicara 
conmigo— y escuché el crujir de alguna rama seca, no muy lejos, 
a mi espalda. Me di la vuelta: era mi abuelo acercándose. Traté 
de guardar mi piedrita; mi abuelo me sonrió amablemente y 
me dijo: “Cada persona tiene su propia forma de encontrar 
el poder”. Se sentó a mi lado y continuó “…pero casi todos lo 
pasan sin darse cuenta porque están llenos estorbos”.

Iba a preguntarle: “¿Qué estorbos?” y, sin darme tiempo de 
formular mi pregunta, dijo: “Cuando yo boté tu piedrita, 
tranquilamente podías enojarte conmigo o ponerte a llorar de 
tristeza, o si yo decía lo que tu querías escuchar te vanagloriarías. 
Eso te hubiese estorbado y, en ese caso, habrías gastado tu 
energía en simples caprichos”.

Al presentar estos contenidos no partimos de la premisa de 
que todos los pueblos indígenas los comparten homogéneamente, 
o que se han mantenido sin cambios a lo largo del tiempo; por 
el contrario, cada uno de los pueblos indígenas de Abya Yala ha 
enfrentado condiciones históricas que han exigido un dinamismo 
de los referentes culturales. Si las culturas indígenas se han man-
tenido, ha sido precisamente por su capacidad para transformar, 
actualizar, cambiar o fortalecer sus saberes y rituales.

Tampoco reconocemos como válidas las categorizaciones en 
las cuales el pensamiento indígena es analizado desde la perspec-
tiva del sincretismo cultural, aplicado como concepto-guía al 
analizar el pensamiento de los pueblos indígenas u originarios, y 
que es una de las expresiones de la mirada colonial sobre el Otro15.

15	El sincretismo se presenta, ya desde la definición del término, como un resultado 
de la conciliación o la aculturación, como procesos en los que la cultura dominada 
“se adapta” para sobrevivir.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

206

Todas las culturas cambian a lo largo del tiempo. Y todas se 
apropian o redefinen su imaginario a partir del contacto con otras 
culturas; la manera como esto sucede depende de las circunstancias 
históricas en las que dicho contacto se produce. Sin embargo, sí 
podemos hablar de la colonización del imaginario, en la medida en 
que se operó la imposición violenta de concepciones y prácticas a 
los pueblos indígenas.

Para la estudiante indígena de la nacionalidad Achuar de 
la carrera de EIB, Iromit Esperanza Tamchim, en la cosmovisión 
achuar:

… el mundo tiene tres momentos: la parte de arriba (Nayaimp); la 
parte de la tierra (Nunka) y la parte del agua (Ensta). Cada uno de 
estos espacios tiene sus seres que habitan y tiene sus propias carac-
terísticas […] cuando una persona muere se transforma en venado, 
mariposa, lechuza.  (I. E. Tamchim, trabajo de clase, 2015).

Asimismo, una limitación que se advierte de este curso se 
refiere a las contradicciones presentes en cuanto a la dualidad y 
complementariedad de hombres y mujeres que es característica de 
las cosmogonías indígenas, cuando se usan traducciones al español, 
idioma en el que las mujeres desaparecen como actoras.

Para el estudiante indígena Kasent Kocasap, de la nacionalidad 
Achuar:

Una mujer se transforma en árboles (suwa e ipiak), son conoci-
mientos de las mujeres […] suwa para las mujeres e ipak para los 
hombres […] los jóvenes venían con la cara pintada de achiote 
—venían transformados de árboles para humanos— ya sea como 
casados o jóvenes […] (K. Kocasap, trabajo de clase, 2015).



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

207

Es necesario hacer notar que en la mayoría de los idiomas 
indígenas no existe una denominación específica para el género, 
por lo que las marcas de género están contenidas en las palabras 
mismas. Sin embargo, en la mayoría de los casos, no contamos con 
suficiente información para comprender el significado implícito en 
las maneras de nombrar de las culturas indígenas. Cada uno de los 
temas que aquí se abordan contiene un primer acercamiento a la 
problemática de la que se ocupa.

Igualmente, los esquemas dominantes de investigación menos-
precian el conocimiento que involucra emociones o concepciones 
relacionadas con la felicidad, la moral, el prestigio o la trascendencia 
en la vida de las personas; este es excluido sistemáticamente de las 
crónicas de las ciencias. Sin embargo, muchos de estos saberes solo 
son eficaces si van acompañados del sentido que los caracterizaba 
cuando fueron producidos; por ejemplo, sabemos que el compromiso 
moral forma parte de las motivaciones humanas cuando se involucra 
en tareas o ámbitos señalados como acciones dirigidas a fines que 
están por encima de los individuos.

Así, hemos visto cómo el cuidado de la naturaleza en las 
regiones indígenas se sostiene bajo las regulaciones comunitarias, 
que, a su vez, se sustentan en el respeto y veneración hacia el Dueño 
o Espíritu de la Montaña o hacia los rukus16 o taytas17, mientras 
que fracasan los planes de manejo, cuidadosamente planificados y 
gerenciados.

16	Palabra kichwa para expresar ‘anciano’, ‘abuelo’ o ‘viejo’.
17	Palabra utilizada para señalar al ‘padre’: “[Para la comuna de Chilibulo-Kitu Kara] 

el cerro encierra en sí todas las virtualidades del poder que dentro de su hábitat 
puede imaginar. El mismo nombre del cerro Ungüí revela más profundamente 
[…] la estructura de lo divino, que trasciende los atributos y reúne los contrarios 
[…] —el Cerro es considerado hombre y tierra mujer— […] como signo de 
perfección y plenitud”. Así lo entienden los pobladores de la comunidad. 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

208

Varios materiales se han organizado a partir de temáticas 
globales; pero es necesario advertir que se hizo así en función de 
las categorías y estructuras propias de la planeación de contenidos. 
En la vida cotidiana, todos los elementos utilizados en el curso 
de Cosmovisión Andina son los hilos de una trama de saberes y 
comportamientos que organizan los rituales, la actuación diaria 
y los procesos de vida de las comunidades indígenas, mestizas, afro 
del Ecuador.

Finalmente, agradecemos al ñaupak18 José Pichamba por 
guiarnos en la camino de la sabiduría del buen vivir del ser 
comunitario, a los Apukuna (deidades), a las montañas y a todas 
las personas taytas y mamas que ha contribuido con su experiencia, 
sabiduría y capacidad para la construcción de este documento.

Referencias

Baud, M., Koonings, K., Oostinde, G., Ouweneel, A, & Silvia, P. 
(1996). Etnicidad como estrategia en América Latina y el Caribe. 
Quito: Ediciones Abya Yala.

Boas, F. (1940). Race, Language, and Culture. MacMillan.

Bourdieu, P. (2001). Violencia simbólica y luchas políticas. En 
Meditaciones pascalianas. Anagrama.

Bourdieu, P. y Passeron, J. C. (2003). Los herederos: los estudiantes y la 
cultura. Siglo XXI.

Cachiguango, E. (2008). Kuri Muyu: Revista del arte y sabiduría de las 
culturas originarias, 1. http://reduii.org/cii/?q=node/187 

18	Palabra kichwa que significa ‘adelante, el guiador y primero’.



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

209

Castro-Gómez, S. y. Grosfoguel R. (eds.). (2006). El giro decolonial: 
reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo 
global. Siglo del hombre; Universidad Central; Pontificia 
Universidad Javeriana.

Cortez, D. (2013). El régimen de saber ancestral. En El diálogo de 
saberes en los Estados plurinacionales (Colección Cuadernos de 
Trabajo, n.o 1, pp. 13-14). Secretaría de Educación Superior, 
Ciencia, Tecnología e Innovación.

De Sousa Santos, B. (2011). Introducción: las epistemologías del Sur. En: 
Forma-otras. Saber, nombrar, narrar, hacer. IV Training Seminar 
de Jóvenes Investigadores en Dinámicas Interculturale. Barcelona: 
Colecciones Monografías,CIDOB.

Dirección Nacional de Educación Intercultural Bilingüe del 
Ecuador. (1990). Interculturalidad. 

Durkheim, E. (2004). Educación y sociología. Ediciones Península. 
Barcelona

Estermann, J. (1998). Filosofía andina: estudio intercultural de la 
sabiduría autóctona andina. Abya Yala.

Granda, S. y Martínez, A. (2007). Derechos de los pueblos indígenas del 
Ecuador. Abya Yala.

Hobsbawn, E. y Ranger T. (comps.). (1983). The Invention of Tradition. 
Cambridge University.

Lozada, B. (2008). Cosmovisión, historia y política en los Andes. CIMA.

Mazorco Irureta, G. (2010). La descolonización en tiempos del 
Pachakutik. Polis, 9(27), 219-242.

Mingolo, W. (2003). Historias locales / diseños globales: colonialidad, 
conocimientos subalternos y pensamiento fronterizo. Akal.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

210

Oviedo Freire, A. (2011). Qué es el sumakawsay. Más allá del capitalismo 
y el socialismo. Camino alternativo al desarollo. Una propuesta para 
los “indignados” y demás desencantados de todo el mundo. Sumak.

Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder y clasificación social. 
Journal of Word-Systems Research, 6(3), 342-386

Red Interamericana de Formación de Formadores en Educación 
Indígena. (2011). Módulo de Certificado en EIB para Países Andinos.

Reynaga Burgoa, F. (1989). Tawa inti suyu: cinco siglos de guerra 
kheswaymara contra España. Consejo Indio de Sud América.

Strauss, L. (1969). Las estructuras elementales de parentesco.  Ediciones 
Paidós Ibérica (Original en francés publicado en 1949).

Taxo, A. (1999). La concepción runa de la economía. En V. Serrano 
Pérez (ed.), Economía de la solidaridad y cosmovisión indígena 
(pp. 155-1156). Abya Yala.

Taylor, E. (1976). Cultura primitiva. Ayuso.

Universidad Politécnica Salesiana. (2015). Plan Curricular de la 
Materia Cosmovisión Andina. Carrera de Educación Intercultural 
Bilingüe.

Walsh, C. (2007). ¿Son posibles unas ciencias sociales/ culturales 
otras? Reflexiones en torno a las epistemologías decoloniales . 
Nómadas (Col)(26), 102-113.

Walsh, C. (2008). Interculturalidad, plurinacionalidad y decolo-
nialidad: las insurgencias politítico-epistémicas de refundar el 
Estado. (U. C. Cundinamarca, Ed.) Tabula Rasa, 9, 131-152.



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

211

CAPÍTULO 7.
Un marco para pensar las transiciones 
a otros mundos posibles*

CAPÍTULO 7.

*	 Este artículo es resultado del proyecto de Investigación 
Transiciones al posdesarrollo, de la Maestría en Paz, 
Desarrollo y Ciudadanía de la Corporación Universitaria 
Minuto de Dios - Uniminuto, Grupo de Investigación 
Paz, Desarrollo y Ciudadanía.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

212



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

213

Jorge Helberth Sánchez1, Andrés Avella2, Patricia Lora3

Diferentes aproximaciones conceptuales de la academia, 
así como desde el saber, el sentir y las experiencias de 
los movimientos sociales, las organizaciones sociales, 

los colectivos, las comunidades y los individuos, tanto en el Norte 
como en el Sur global, se han constituido durante las últimas décadas 
en un escenario de emergencia de nuevas y múltiples propuestas, 
enfoques, perspectivas y alternativas desde y más allá del modelo 
hegemónico de desarrollo.

La riqueza de esas experiencias y de esas construcciones teó-
ricas radica en su apuesta por pensar universos de transformación 
desde las más diversas escalas. Algunas de ellas, en un primer 
momento, surgen escalonadamente a partir de la década de 1960 
y apuntan, de manera distinta, a repensar las lógicas del mercado, 
la protección de medio ambiente, el bienestar social y colectivo, y la 
emergencia de otras economías. Comparten como punto de partida 
la desazón existente por los efectos negativos e incluso nefastos del 
modelo desarrollista, y tienen su pico en las décadas de 1970 y 1980,

1	 Psicólogo y magíster en Investigación Social Interdisciplinaria.
2	 Antropólogo y Administrador público; magíster en Economía Internacional,   

doctor en Educación y Cultura Política.
3	 Comunicadora social - periodista; magíster en Investigación Social Interdiscipli-

naria; doctora en Ciencias Sociales.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

214

cuando eran discutidos con distinta profundidad y amplitud en 
ámbitos académicos y políticos, en diferentes lugares del mundo, 
los evidentes y crecientes daños ambientales a nivel planetario; la 
dañina dependencia energética hacia los combustibles fósiles; las tre-
mendas desigualdades sociales y económicas internas de los países 
y entre ellos; las hambrunas, especialmente las ocurridas en África; 
la colonización cultural, política y económica de Europa y Estados 
Unidos sobre el resto del mundo; y las guerras territoriales y de 
dominación sucedidas en diferentes puntos geográficos del mundo, 
la mayoría de ellas, motivadas por el interés sobre la explotación 
de los llamados “recursos naturales”.

Enfoques como el del desarrollo sostenible y del desarrollo 
humano, entre otros, emergen entonces de este marco como una 
respuesta a los desafíos implícitos en la “promesa del desarrollo” 
y a la necesidad de reestructurar en diferentes ámbitos, pero espe-
cialmente desde el papel del Estado y la formulación de políticas 
públicas, las relaciones entre mercado, derechos sociales, libertades 
y medio ambiente.

Otras perspectivas críticas surgen de una amplia gama de 
autores inscritos en lo que se ha denominado postdesarrollo (Useche, 
2008). Elaboran sus planteamientos y propuestas desde una lectura 
postestructuralista, interesada en el conjunto de relaciones que se 
pueden establecer en el campo político y económico local y global, 
para fortalecer relaciones de poder y dominación. Debe mencionarse 
en este enfoque al propio Useche y a un extenso abanico de autores 
como Rahnema (1992), Esteva (2009), Sachs (1992; 2016), Rist (2003), 
Goulet (1989), Escobar (1999; 2005; 2007a; 2007b; 2012; 2014; 2016) 
y Latouche (2001; 2003; 2008), quienes, aunque han escrito desde 
distintas latitudes y desde enfoques disciplinares diferentes, han 
liderado junto a la activista Susan George —en el marco de lo que se 



215

Capítulo 7.
Un marco para pensar las transiciones a otros mundos posibles

conoce como la ROCADe o Red de Objetores del Crecimiento para 
el Postdesarrollo— las más radicales críticas y despliegues teóricos 
en torno al postdesarrollo.

También pertenecientes a este amplio universo de pro-
ducciones teóricas fuertemente vinculadas con la observación de 
experiencias concretas, especialmente del campo de la dominación 
y el conflicto político, se observan los trabajos de autores que se 
han interesado en la configuración del sujeto que se tensiona en 
esta suerte de despertar frente al embrujo desarrollista, un sujeto 
que además es cuestionado entre la paradoja de su existencia y su 
conciencia. Vinculados con las reflexiones postestructuralistas 
sobre las configuraciones de sujetos que se sumergen en las redes 
del poder y de la cultura, tenemos los trabajos de autores como 
Hinkelammert y su noción de “sujeto reprimido” (2002), Pécaut 
(1997 y 1999) o Avella González (2016). Estos autores, entre otros, 
han contribuido a la comprensión de los procesos de constitución 
de los sujetos capitalistas, en medio de los conflictivos y con frecuen-
cia violentos escenarios latinoamericanos contemporáneos.

Desde el campo de la economía ecológica, por otro lado, autores 
como Martínez Alier (2004), Daly y Cobb (1993), Georgescu-Roegen 
(1975/1996), Naredo (2001) o Aguilera y Alcántara (1994) han 
verificado la condición de inviabilidad de un amplio conjunto de 
ecosistemas planetarios en el mediano plazo, dado el caso de que la 
humanidad no revierta sus tendencias en la producción y consumo 
de energía.

Un tercer grupo de aportes notables puede definirse en lo que 
se ha denominado desarrollo a escala humana. Esta escuela chilena, 
integrada fundamentalmente por Max-Neef, Elizalde y Hopenhayn, 
ha definido como pilares de acción del desarrollo: la satisfacción de 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

216

las necesidades humanas —como objeto más fundamental de todo 
accionar y pensamiento económico—, la autodependencia como 
relocalización de relaciones de producción y reproducción social, 
y la articulación orgánica de los seres humanos con la naturaleza4.

De esta manera, en las últimas seis décadas se han propuesto 
diversas perspectivas teóricas y enfoques críticos al desarrollo, 
algunos de alcance global (el desarrollo sostenible y el desarrollo 
humano), otras construidas desde una perspectiva latinoamericana 
(la teoría de la dependencia y el desarrollo a escala humana) o 
enmarcadas como una apuesta hacia la constitución de “otras 
economías” (la economía solidaria). Otras han visualizado incluso 
el fin del desarrollo y la construcción de alternativas más allá del 
conocimiento especializado (postdesarrollo).

No obstante, con el auge de la ofensiva neoliberal se ha evi-
denciado la urgente necesidad de reconfigurar las preguntas, los 
retos y las alternativas frente a las lógicas de desarrollo imperantes. 
En este sentido, Escobar (2016) evidencia el papel en este contexto 
de las perspectivas críticas académicas, cuyo principal aporte ha 
sido el análisis y desconstrucción de los presupuestos epistémicos, 
económicos, filosóficos y culturales que fundamentan el proyecto 
de la modernidad capitalista (así como sus consecuencias):

Las perspectivas críticas académicas que caen dentro de este amplio 
proyecto de desestabilizar los dualismos han crecido en la última 
década, en gran parte bajo rubros postconstructivistas, postdualistas, 

4	 El trabajo central de este grupo es el que da el nombre a la escuela: Desarrollo 
a escala humana (Max-Neef, 1993). No obstante, pueden revisarse para explorar 
los elementos desagregados y las correspondientes profundizaciones los trabajos: 
La economía descalza (Max-Neef, 1986), La dimensión perdida (Max-Neef, 2007), La 
economía desenmascarada (Max-Neef y Smith, 2014), Desarrollo humano y ética para la 
sustentabilidad (Elizalde, 2006), Repensar el trabajo (Hopenhayn, 2001) y El mundo 
del dinero (Hopenhayn, 2002), entre otros



217

Capítulo 7.
Un marco para pensar las transiciones a otros mundos posibles

neorrealistas y posthumanos; también son post-postestructuralistas. 
El postestructuralismo proporcionó potentes herramientas para la 
etnografía de los vastos terrenos de la producción distribuida de 
lo real; al hacerlo, sin embargo, disolvió demasiado (estructuras, 
identidad, fundamentos, esencias, universales, historias naturali-
zadas) pero no fue tan efectivo en la reconstrucción de nuestro 
entendimiento de los asuntos centrales que corroyó. Las perspectivas 
recientes están más preocupadas por la epistemología y la onto-
logía tratan de trascender los límites de los análisis deconstructivos 
y discursivos mediante el proyecto positivo de cómo puede ser 
(entendido) el mundo de otra manera; al hacerlo ofrecen nuevos 
conceptos, preguntas y recursos (Escobar, 2016, p. 116).
 
Nos enfrentamos, por lo tanto, según Escobar, a un nuevo de 

escenario de transformación —denominado como el escenario de las 
transiciones— que propone no solo nuevos conceptos y preguntas, 
sino que busca, más allá de la desconstrucción discursiva y teórica, 
proponer nuevos marcos para pensar, analizar y plantear alterna-
tivas de futuro, retomando la enorme diversidad de discursos 
e iniciativas que en el Norte y el Sur globales apuntan por estas 
transformaciones radicales, apuestas de “transición” que desde 
epistemologías y ontologías “otras” proponen desde sus discursos 
y experiencias otras alternativas, prácticas y paradigmas útiles para 
pensar y enfrentar las consecuencias planetarias y civilizatorias del 
actual modelo de desarrollo.

De ahí que los debates contemporáneos centren su discusión 
en el papel de los individuos y los colectivos, y del diálogo con otras 
epistemologías en pro de la desconstrucción de marcos culturales 
dualistas y antropocéntricos, y de la defensa de la vida en todas sus 
manifestaciones. Son precisamente las perspectivas y propuestas de 
comunidades, colectivos, organizaciones y movimientos sociales y 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

218

de base en diferentes lugares del mundo los que han evidenciado, 
desde sus problemáticas, experiencias y conocimientos, las apuestas 
y alternativas en juego en la actual crisis planetaria.

En ese orden de ideas, abordaremos en el presente capítulo la 
perspectiva de los discursos e iniciativas de las transiciones desde las 
apuestas del postdesarrollo, el buen vivir y el decrecimiento, así 
como sus alternativas teóricas, recursos y propuestas encaminadas 
a construir mundos posibles más allá del desarrollo y del actual 
paradigma civilizatorio. 

Del postdesarrollo a la emergencia del marco 
de las transiciones

Las perspectivas teóricas de las últimas décadas señalan la 
necesidad tanto de una revisión crítica del paradigma desarrollista 
como la construcción de modelos alternativos que promuevan 
economías “otras” basadas, por ejemplo, en la solidaridad y no 
en el lucro. No obstante, cabe anotar que no todas estas perspec-
tivas críticas han evidenciado la necesidad de cuestionar las confi-
guraciones hegemónicas del discurso y las prácticas del desarrollo 
ni, mucho menos, apuntan al fin del desarrollo como paradigma 
dominante de la economía y la cultura, tal y como lo ha propuesto 
el postdesarrollo en los últimos 25 años.

A propósito precisamente de los 25 años del postdesarrollo 
(Escobar, Esteva, 2016), Esteva plantea que el fin del desarrollo y 
de la modernidad capitalista demanda, desde el mismo seno de 
la lectura postdesarrollista, una comprensión contemporánea de las 
problemáticas asociadas a la crisis planetaria y civilizatoria, así 
como un desplazamiento más allá de la reflexión académica sobre 
los discursos y la práctica del desarrollo:



219

Capítulo 7.
Un marco para pensar las transiciones a otros mundos posibles

Algunos de nosotros hemos empezado a creer que el nuevo para-
digma, ya existe, pero no en la academia, sino en la realidad, en la 
forma de una práctica alternativa que es en sí misma teoría. Los 
Zapatistas son el mejor ejemplo, pero muchos otros están siguiendo 
el mismo camino […] En vez de cortarle una cabeza a la hidra 
capitalista, sólo para ver como regenera otra, lo que hace la gente 
es secar el suelo donde la hidra pueda crecer, es decir, escapar del 
hábito de “las necesidades” y así disolver la dependencia del mercado 
o del Estado y del capitalismo. (Escobar y Esteva, 2018, p. 30).

Escobar (2016) coincide con Esteva al señalar como el post-
desarrollo avanza de la crítica postestructuralista al discurso del 
desarrollo para pensar esas alternativas más allá del conocimiento 
experto y el poder implicado en esos discursos, para identificar 
esas alternativas desde las experiencias locales y a partir de los 
conocimientos de las comunidades y los movimientos de base.

Estos ejemplos evidencian la existencia de procesos de abajo hacia 
arriba en los cuales comienzos simples conducen a entidades com-
plejas, sin que allí hubiera ningún plan maestro o una inteligencia 
central planeándolo. En estos casos, los agentes que trabajan en una 
escala (local) producen el comportamiento y las formas a escalas más 
altas (por ejemplo, las numerosas manifestaciones antiglobalización 
de los últimos años); las reglas simples en un nivel dan origen a una 
sofisticación y complejidad en otro nivel. Los científicos tienen 
una palabra para este descubrimiento, emergencia, que designa las 
acciones de múltiples agentes que interactúan dinámicamente y 
siguiendo a las reglas locales en vez de órdenes de arriba hacia abajo 
resultan en algún tipo de macro-comportamiento o estructura 
visible. (Escobar, 2010, pp. 222-223).



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

220

El postdesarrollo, de esta manera, busca entonces visibilizar y 
reivindicar escenarios ciudadanos de resistencia que se proponen 
desde distintas territorialidades como formas “otras” de producción, 
distribución, consumo y de vida humana en general, que consideren 
de manera holística la relación con todos los aspectos de la vida 
y sus diferentes manifestaciones en el planeta. Así, desde el post-
desarrollo se da visibilidad, reivindicación y mérito al surgimiento 
de alternativas al desarrollo ancladas en los conocimientos y prác-
ticas de los movimientos sociales, desde el activismo o desde la 
academia, alternativas que, para Escobar, aluden a los proyectos 
epistémicos, ontológicos y políticos defendidos, entre otros, por 
comunidades campesinas, indígenas y afrodescendientes.

Sin embargo, el postdesarrollo —como lo afirma el propio 
Escobar— no es la única apuesta crítica que apunta a rupturas y 
propuestas radicales en aras de enfrentar los desafíos que nos im-
pone la actual crisis del modelo civilizatorio, de la cual el cambio 
climático es apenas una de sus manifestaciones. Los viejos y 
exacerbados problemas que emergen del modelo de desarrollo, así 
como algunas de sus críticas formuladas a la luz de perspectivas 
específicas (lo ambiental, el desarrollo local, la atención de las 
necesidades básicas, el fortalecimiento de las capacidades y liber-
tades, etcétera) a lo largo de las últimas décadas, aparecen en el actual 
escenario como insuficientes para responder a los nuevos desafíos; 
entre ellos, pensar mundos posibles más allá de la modernidad 
capitalista, del antropocentrismo, los dualismos ontológicos e 
incluso el capitalismo.

Es en el contexto de estos nuevos desafíos que surgen los que 
Escobar (2016) denomina discursos, marcos e iniciativas de transición, 
cuya construcción se ha dado de manera gradual en diferentes 
escenarios tanto del Norte como del Sur globales durante las últimas 



221

Capítulo 7.
Un marco para pensar las transiciones a otros mundos posibles

décadas, pero cuya visibilidad y apuesta política se ha intensifi-
cado en gran medida en los últimos años. Se trata, para el autor, de 
un movimiento significativo de transición cultural que plantea “un 
desafío frontal a la forma onto-epistémica enclavada en la actual 
forma dominante de la modernidad capitalista” (p. 158) y que 
propone —desde una enorme diversidad de escalas, perspectivas 
e iniciativas— nuevas relacionalidades entre humanos y de los 
humanos con el conjunto de la vida.

Este movimiento se compone entonces de un conjunto di-
verso de discursos e iniciativas de transición, los cuales configuran 
un escenario complejo y rico, capaz no solo de problematizar la 
concepción y vivencia hegemónica del desarrollo (hoy más que 
nunca relacionada con el paradigma del desarrollo sostenible), 
sino de plantear alternativas concretas al desarrollo y a las lógicas 
del mercado que comprometen el futuro del planeta y la diver-
sidad epistémica y ontológica del mundo, desde el ámbito de las 
autonomías locales, en lucha por la soberanía alimentaria, por 
economías y ecologías de escala, por otras prácticas de producción 
y consumo de energía e incluso por nuevas formas de ser y nuevos 
valores para la experiencia y la interacción humana.

El surgimiento contundente de los discursos y propuestas de tran-
sición en distintos contextos de la vida académica y activista en la 
última década es uno de los signos más reveladores y anticipadores 
de nuestros tiempos […] La mayoría de los discursos de transición 
comparten el argumento de que necesitamos ir más allá de los 
límites institucionales y epistémicos existentes si, en realidad, 
queremos visualizar los mundos y las prácticas que puedan dar lugar 
a las transformaciones significativas consideradas como necesarias 
(Escobar, 2014, p. 138).



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

222

Nos enfrentamos entonces, tal y como evidencia Escobar, a 
un nuevo escenario de reflexión académica y de acción colectiva 
que el autor denomina —desde el ámbito académico— como 
estudios de transición, un campo de estudios emergente volcado a 
pensar el fenómeno de las transiciones, su emergencia discursiva, 
su configuración desde las experiencias e iniciativas desde del 
Sur y Norte globales y, de manera particular, su potencial para 
construcción de mundos posibles (diseño de las transiciones).

En el panorama que Escobar nos ofrece de estas perspectivas 
de transición (discursos e iniciativas) observamos la coexistencia y 
simultaneidad de apuestas (teóricas y/o de los movimientos sociales) 
que pasan por distintas geografías, territorialidades, comunidades 
y procesos colectivos —tanto de reciente constitución como en 
construcción durante las últimas décadas— que coinciden en su pro-
pósito político y ético de “transitar” más allá de los paradigmas que 
cimientan la actual crisis generada por la modernidad capitalista. 
Dentro de ellas, como afirma el propio Escobar (2016), se encuentra 
el postdesarrollo, así como diversos marcos teóricos y de acción del 
Sur y del Norte globales, tal y como se sintetiza en la tabla 7.1.

Tabla 7.1. Marcos teóricos y de acción del Sur y del Norte globales

NORTE GLOBAL SUR GLOBAL
(Epistemologías del Sur)

Decrecimiento
Bienes comunes (commons)
Antropoceno
Ciudades de transición

Postdesarrollo
Alternativas al desarrollo
Buen vivir
Postextractivismo
Comunalidad

La transición, como categoría, se convierte en un elemento 
central de estos nuevos marcos de reflexión y acción. Para Escobar 
(2016) es determinante en la medida en que la transición como 



223

Capítulo 7.
Un marco para pensar las transiciones a otros mundos posibles

concepto “radical de transformación” se separa de los marcos teóricos 
tradicionales sobre el cambio social, para proponer horizontes de 
acción que “diseñen” caminos y alternativas de futuro.

Algunos de los DT [discursos de transición] pueden criticarse por 
muchas razones (e.g., su falta de atención a cuestiones de poder 
y dominación en términos de clase, género y raza o su continua 
dependencia de las premisas modernistas). Sin embargo, la mayoría 
implica una noción radical de transformación en muchos niveles. En 
algunos casos el significado de ‘transición’ es similar a la noción de 
‘gran transformación’ de Polanyi; en otros, una transición es vista 
como algo que implica muchos tipos de transformación. La mayoría 
exhibe un profundo carácter abierto y la conciencia de ser una de 
muchas historias posibles. Contrariamente a las áreas de investigación 
de transición más conocidas en las ciencias sociales (e.g., transiciones 
al postsocialismo, al postcapitalismo o al postconflicto) los DT que 
he presentado evitan las teleologías estrechas, incluso si cuentan 
un relato con un ‘de’ y un ‘hacia’. Algunos apelan, explícitamente, a 
dinámicas no lineales, la emergencia y la auto-organización. (Escobar, 
2016, p. 159)

Si bien la categoría de transición gana visibilidad en las re-
flexiones más recientes de Escobar, principalmente en el marco del 
pensamiento de diseño y del diseño para las transiciones, en realidad 
su uso nos remite, en especial, a la iniciativa de los pueblos en 
transición que emerge en la década anterior y cuyo epicentro es la 
ciudad de Totnes, en Inglaterra, un movimiento que se expande a 
diferentes ciudades, comunidades y localidades europeas y de otros 
continentes. Rob Hopkins, creador y líder del movimiento a nivel 
mundial, explica en su tesis de doctorado (2010) cómo la categoría 
de transición ha sido poco abordada en el ámbito académico, menos 
aún desde la perspectiva del pico del petróleo y de la resiliencia 
como un concepto movilizador de transformaciones.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

224

Una base clave del movimiento “Transition” es el concepto de re-
siliencia. Si bien existe una gran cantidad de literatura al respecto, 
es poca para el espectro de la investigación sobre la resiliencia: 
resiliencia ecológica / social, resiliencia personal / ‘ego’, resiliencia 
comunitaria, resiliencia organizacional, etc. […] Además, gran parte 
de la literatura sobre ésta se basa en el concepto de que se trata de 
ser capaz de resistir los choques y luego regresar a los modos de orga-
nización anteriores, mientras que, cada vez más, y ciertamente 
en el modelo de Transición, la resiliencia se considera un estado 
deseable, más que algo puramente hecho para evitar desastres (p. 16). 
[traducción libre del autor].

Desde la perspectiva de los pueblos en transición, conforme a 
lo señalado por Hopkins, el concepto de transición se encuentra 
fuertemente amarrado a una resignificación de la resiliencia como 
categoría política, en la medida en que no se trata simplemente de 
un mecanismo de respuesta ante los impactos del cambio climático 
o como reacción a situaciones de desastre, sino como anticipación 
de escenarios de crisis planetaria y ambiental derivados del uso de 
las energías fósiles.

En una publicación previa a su tesis doctoral, el Handbook 
of Transition (2008), Hopkins no solo anticipa las claves para el 
diseño y expansión de la propuesta de las transiciones en otros 
lugares del mundo (replicando la experiencia exitosa de Totnes), 
sino los principios filosóficos y políticos que permean el concepto 
de transición del movimiento: la resiliencia y la permacultura 
como alternativas de construcción de sociedades poscarbono. Las 
iniciativas de transición se definen en este contexto como “micro-
cosmos escalables de esperanza”, una “propuesta emergente y en 
evolución, que apuntan a la sostenibilidad de las comunidades 
en el futuro cercano” (Hopkins, s. f., p. 120) y su horizonte de acción 



225

Capítulo 7.
Un marco para pensar las transiciones a otros mundos posibles

es entonces la permacultura, entendida como “un sistema de diseño 
para crear asentamientos humanos sostenibles” (p. 122), cuyo éxito se 
encuentra en el ensamblaje de sus diferentes componentes: sociales, 
económicos, culturales y técnicos. En ese orden de ideas:

La permacultura se puede considerar como el “pegamento” del di-
seño y la fundamentación ética que usamos para apuntalar el trabajo 
de la Transición, para poder interconectar todos los elementos de 
un asentamiento después del pico del petróleo. La razón por la 
que la gente con conocimiento previo de permacultura tiende 
a comprender el concepto de Transición antes que la mayoría 
de los demás, es porque se basa en los principios de diseño de la 
permacultura. (p. 122). 

Si bien el escenario que diseña el movimiento de las transi-
ciones se dirige, de manera central, a la constitución de comunidades 
y asentamientos resilientes y a la construcción de alternativas 
concretas frente a futuras crisis energéticas derivadas del pico del 
petróleo, coincide con otras propuestas del Norte y el Sur globales 
en su llamado a la creatividad y la capacidad colectivas “para cons-
truir nuevas formas de vida más enriquecedoras, más conectadas a 
lo comunitario, y reconociendo los límites biológicos del planeta” 
(Hopkins, s. f., p. 122).

La perspectiva del buen vivir 

En Latinoamérica, luego de más de 500 años de historia de 
opresión y expropiación, distintas comunidades indígenas siguen 
luchando contra el modelo hegemónico capitalista a partir de la 
preservación de sus propias formas de pensar y de actuar, lo mismo 
que integrando movimientos de resistencia frente a la explotación 
de sus territorios, la destrucción de sus costumbres y los ejercicios 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

226

de dominación política, económica y cultural de los poderes de 
centro que se han perpetuado desde la época de la Colonia, so-
metiendo y desterrando a los pueblos originarios del continente 
americano5. Pero no se trata de luchas llevadas a cabo por medio de 
la violencia, sino más bien a partir de la preservación de sus propias 
comunidades, de los territorios que habitan y de la vida de cada 
especie sobre la tierra; alzando su voz para denunciar la crisis del 
modelo civilizatorio occidental y exponiéndose a sí mismas ante 
el mundo como una alternativa a dicho modelo.

A pesar de las distancias geográficas, para el líder indígena 
ecuatoriano Luis Macas, los pueblos originarios de Abya Yala 
(nombre dado al continente americano que proviene de la lengua 
kuna) comparten cosmovisiones milenarias desde las cuales es 
posible la comunicación para articularse con un propósito 
común, pero, sobre todo, comparten experiencias similares de vida 
y de resistencia.

5	 En el caso colombiano, la reivindicación de las culturas étnicas no occidentales, 
estrechamente vinculadas con las reflexiones posdesarrollistas, pueden observar-
se en varios frentes. Uno de ellos es el proceso de etnización de las comunidades 
negras de la costa pacífica colombiana. Esta experiencia aparecerá como telón 
de fondo de buena parte de la disquisición posdesarrollista de Arturo Escobar. 
De la mano del Proceso de Comunidades Negras en Colombia (PCN), y durante 
más de 20 años, la etnización de las comunidades negras, las configuraciones de 
territorialidades distantes del modelo de propiedad euroandino y de relaciones 
ecosistémicas y ambientales no modernizadas ha sido objeto de estudio, de un 
intenso trabajo académico en el que se destacan autores como el propio Escobar, 
Pedrosa, Oslender y Restrepo, entre otros. Este proceso que marchará paralelo al 
reconocimiento, autonomización relativa y juridización de los resguardos indíge-
nas en Colombia, tendrá su más notable logro en el reconocimiento y legalización 
de los llamados Territorios Colectivos de las comunidades negras. Es así como se 
convirtieron en propietarios colectivos legalizados de miles de hectáreas aquellos 
a quienes por siglos les fueron negadas sus tierras, entre ellos, las comunida-
des negras habitantes de la Cuenca Pacífica colombiana. Estos pueblos se verán 
enfrentados al reto de reconfigurar su existencia y su forma de ser humanos en 
el territorio a partir de su tradición histórica, de su afrodescendencia, de su di-
ferencia cultural y de su horizonte político; de paso y, de manera lamentable, se 
enfrentarán también a lo que en la historia de Colombia se conoce como uno de 
los más espeluznantes capítulos de su violencia: su desplazamiento forzado del 
territorio (Avella González, 2016).



227

Capítulo 7.
Un marco para pensar las transiciones a otros mundos posibles

El concepto sumak kawsay, originario del kichwa, está com-
puesto por dos palabras: sumak, que significa ‘plenitud, grandeza, 
lo justo, completamente, lo superior’, y kawsay, que es ‘vida en 
realización permanente, dinámica y cambiante’. Así pues, sumak 
kawsay, etimológicamente, representa un sistema comunitario de 
existencia en movimiento, que consiste en convivir en armonía, 
en solidaridad, en lo justo, en equilibrio, en plenitud; es interacción 
de la totalidad de existencia en movimiento, la vida entendida desde 
lo integral; es la esencia de todo ser vital (Macas, 2010).

Del sumak kawsay se han dicho varias cosas, desde diferentes 
perspectivas, entre ellas las que hacen referencia a la visión 
esencialista que recoge los saberes y prácticas ancestrales, como 
tradición del sistema organizativo comunitario. La que cuestiona 
desde las prácticas del buen vivir la idea imperante del progreso 
y de la política económica y cultural del desarrollo. La que lo 
pone desde el ejercicio político como posibilidad de apresurarse 
a estados plurinacionales desde el reconocimiento de los pueblos 
originarios indígenas y afrodescendientes, como lo plantea Walsh 
(2009), más desde el diálogo de saberes y cuestionando y superando 
el epistemicidio occidental, como lo plantea Santos (2010) desde 
las epistemologías del Sur. Y en otro sentido, hasta la forma que 
permite transitar en la política pública del Estado posneoliberal, 
como ha sido el caso de Ecuador con la revolución ciudadana 
en el 2007.

Como lo menciona Chuji (2014), indígena kichwa amazónica, 
el sumak kawsay presenta ocho dimensiones, las cuales se enuncian 
y explican a continuación:

	 Una dimensión filosófica-espiritual y ética que consiste 
en una relación inseparable, respetuosa y armónica con la 
naturaleza.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

228

	 Una dimensión política y de autodeterminación, que im-
plica decisiones políticas consensuadas y colectivas que 
generen orientaciones y seguridades en función del bienes-
tar de la colectividad.

	 Una dimensión jurídica que implica normas jurídicas 
que permitan la convivencia, el respeto y la armonía con 
el entorno. 

	 Una dimensión económica desde la cual se asumen y respetan 
todas las formas y prácticas económicas y, particularmente, 
aquellas formas que no explotan a los seres humanos y que 
ven en la naturaleza una fuente de vida finita y, por ende, 
agotable si no se racionaliza.

	 Una dimensión productiva que promueve una producción 
diversa, sana, suficiente; que no sobre ni falte; que haya para 
compartir, para comerciar y para el autoconsumo; que se 
dé un precio justo que no perjudique ni afecte al productor 
ni al que adquiere el producto; que no haya explotados ni 
explotadores, solo personas o colectividades que hacen un 
intercambio justo.

	 Una dimensión de derechos que expone que para tener un 
buen vivir se requiere que todos los derechos sean ejerci-
dos de manera colectiva e individual y que los Estados se 
encaminen a trabajar en función de los derechos y no en 
función de los mercados.

	 Una dimensión cultural que se sustenta en el reconoci-
miento, en la valoración, en el respeto y, fundamentalmente, 
en el diálogo de saberes, y con ello, en una verdadera 
interculturalidad, una dimensión ambiental, entendida esta 
como la biodiversidad, los bosques, el agua, las montañas, 
los animales, el aire y todo cuanto nos rodea. Un ambiente 
sano nos permitirá tener una vida sana.  



229

Capítulo 7.
Un marco para pensar las transiciones a otros mundos posibles

	 Una dimensión comunicacional y educativa que garantiza la 
transmisión de conocimientos, saberes y valores de genera-
ción en generación y su articulación con otros conocimientos. 
La educación ha de estar en función de la sociedad y de los 
intereses comunes y ha de ser una educación que valore 
los saberes de todas las culturas.

	 Una dimensión material que no está para dominar a la 
naturaleza, ni para destruirla, sino para que nos ayude a 
cuidarla y a entendernos los unos y los otros.; en defini-
tiva, una dimensión holística que permita a la Humanidad 
tener una vida equilibrada y armónica. (Chuji, 2014).

La crítica que realizan los pueblos indígenas ecuatorianos 
a la noción del desarrollo desde una perspectiva moderna es que 
esta separa al ser humano de la naturaleza y que el vínculo que hoy 
existe entre los dos es de carácter instrumental, lo que permite 
la explotación de los recursos naturales, el desplazamiento de las 
poblaciones, el exterminio y de la depredación de los territorios.

El sumak kawsay propone entonces un cambio de paradigma, 
no solo de una práctica de vida, sino la transformación de una 
forma de vida distinta a como la ha concebido el pensamiento 
occidental, que impone un modelo civilizatorio a los pueblos de 
Abya Yala, el cual se fundamenta en el desarrollo como crecimien-
to económico y que se aleja del reconocimiento cultural, diverso o 
étnico de los pueblos originarios de América Latina.

Por tanto, el reconocimiento de la interculturalidad dentro de 
la lectura del sumak kawsay adquiere un papel importante puesto 
que permite, como lo afirma Chuji, una transición civilizacional 
que posibilita superar el desarrollo y avanzar hacia el modelo de 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

230

sumak kawsay. La razón que expone es que la interculturalidad 
posibilita dialogar con los principios éticos que también contiene 
la modernidad y que pueden interconectarse con los principios 
propios de las naciones indígenas.

Por tanto, su propuesta no solo se centra en un pensamiento 
o filosofía, sino que se concreta desde las prácticas ancestrales de 
los pueblos originarios que componen el Abya Yala y que no es ca-
tegorizado por estas culturas como pensamiento o concepto como 
se lleva a cabo el buen vivir; sino que es un sistema o institución de 
sus pueblos. En esto, sugiere que encierra un sentido cosmogónico, 
espiritual, intercultural y de organización social desligada del 
mercado convencional hegemónico.

El Sumak Kawsay es una institución, una vivencia que se desarrolla en 
las entrañas del sistema de vida comunitario y es aplicable solo en este 
sistema; mientras que el concepto del Buen Vivir, se procesa desde la 
visión occidental que tiene correspondencia con el pensamiento, el 
sistema vigente y se inscribe en este modelo, que significa maquillar o 
mejorar este sistema. Por lo que consideramos, que el Sumak Kawsay 
y el Buen Vivir, son dos concepciones totalmente contrapuestas. 
(Macas, 2010)

En sentido histórico el sumak kawsay es una propuesta y una 
práctica ética milenaria traspasada de generación en generación, 
la cual ha posibilitado la organización comunitaria y social funda-
mentada en el reconocimiento de la Pachamama o Madre Tierra. 
Una propuesta que plantea ir en contravía a los nuevos y viejos 
modelos económicos que, en  nombre del desarrollo, han empobre-
cido naciones originarias y naciones en el mundo al establecer 
relaciones económicas fracturadas e individualizadas, contrarias a 
las humanas en imbricación con la naturaleza.



231

Capítulo 7.
Un marco para pensar las transiciones a otros mundos posibles

El comunitarismo es un modo de vida de las civilizaciones de Abya 
Yala, donde se practica y aún pervive este sistema y concepción de 
vida. Las sociedades originarias de estas regiones se constituyen, 
evolucionan, como toda sociedad humana, desde la Pachamama y 
con la Pachamama, con la diferencia de las demás sociedades, de 
que nuestras Nacionalidades, no provocaron ruptura alguna con la 
Pachamama. (Macas, 2010).

La relación que propone el sumak kawsay bajo los principios 
o leyes de la Madre Tierra corresponden a prácticas cotidianas 
y culturales que se basan en el respeto y la búsqueda del sentido 
espiritual con el habitan los territorios y en todas las relaciones 
que allí se derivan. Los principios como la reciprocidad, la solida-
ridad, el trabajo colectivo y el respeto mutuo son realizables en la 
práctica del trabajo de la tierra, en la cosecha, en poner la medicina 
tradicional en función para el bien común, en la transmisión de 
los saberes ancestrales de generación en generación, en el valor 
espiritual que trae cultivar la tierra para el alimento comunitario y 
la soberanía alimentaria, en la lucha indígena, en la conservación de 
la naturaleza, entre otras.

El sumak kawsay tiene una apuesta política y económica que va 
ligada a su proyecto o sistema comunitario. La concepción econó-
mica, por ejemplo, cuestiona el modelo de desarrollo establecido 
que enfatiza en la acumulación, la mercantilización de la natura-
leza y la explotación. Establece, por lo tanto, una visión diferente 
que pretende garantizar la vida en sus múltiples expresiones y que 
no deprede ni la vida humana ni la natural en las relaciones comu-
nitarias, espirituales y territoriales que la han definido.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

232

La postura radical del decrecimiento

Una tercera perspectiva que nos aporta elementos para la 
construcción de este marco sobre las transiciones, es precisamente 
la del decrecimiento, una doctrina política, económica y social que 
se contrapone al crecimiento económico y aboga por una vida 
humana sencilla para preservar el equilibrio natural y la paz entre 
los seres humanos.

Se podría decir que el decrecimiento tiene sus raíces en el 
pensamiento de Thoreau (1854/2004), que en su contemplación 
del escenario natural de Walden, daba cuenta de la Tierra como 
un organismo complejo en el que cada elemento es parte de la vida 
como un todo y eso incluye, por supuesto, a las personas. Proponía 
entonces que los seres humanos deberían recurrir a la vida simple 
y natural, como una apuesta por una relación estética y armoniosa 
con la naturaleza que permitiese preservarla y en la que el alma del 
hombre encontraría su trascendencia sin esperar encontrarla solo 
hasta después de su muerte.

Para Thoreau, la sociedad industrial socava la libertad humana 
y convierte a los hombres en esclavos del trabajo y del mercado 
en la búsqueda incesante de una aparente felicidad que supuesta-
mente proveen las comodidades de la vida moderna, impidiéndoles 
elevar su espíritu.

la mayoría de los hombres, por mera ignorancia y error, están tan 
preocupados con los artificiales cuidados e innecesarios trabajos 
rudos de la vida, que no pueden cobrar sus mejores frutos. […] Real-
mente el jornalero no tiene tiempo libre para vivir con verdadera 
integridad todos los días; no le es permitido mantener las relaciones 
más viriles con los hombres, porque su trabajo sería despreciado 



233

Capítulo 7.
Un marco para pensar las transiciones a otros mundos posibles

en el mercado. […] La mayor parte de los lujos, o las llamadas 
comodidades de la vida, no son solamente innecesarios, sino también 
impedimentos para la elevación de la humanidad. En lo que se refiere 
a los lujos y comodidades de la vida, diré que los más sabios siempre 
han vivido vidas más simples y pobres que las vidas de los mismos 
pobres. (Thoreau, 1854/2004).

Thoreau veía un afán de la civilización por lograr más avances 
tecnológicos y acumular riquezas banales (con estas no se puede 
comprar “cosa alguna necesaria para el alma”), las que a su vez se 
convierten en jaulas contra la verdadera libertad del género humano 
y lo alejan de su naturaleza, es decir, la que se conjuga completamente 
con la naturaleza en general. Entendía que esta forma de vida de su 
civilización (refiriéndose a su propia nación, los Estados Unidos) 
era ilusoria. También se daba cuenta de que este afán civilizatorio 
negaba la existencia de otras formas de vida humana:

La vida que los hombres elogian y consideran venturosa no es más 
que de una clase. ¿Por qué debemos exagerar el valor de una clase en 
perjuicio de otras? ¿Por qué hemos de tener una prisa tan grande 
en triunfar, y en empresas tan desesperadas? Si un hombre no marcha 
a igual paso que sus compañeros, puede que eso se deba a que es-
cuche un tambor diferente. Que camine al ritmo de la música que 
oye, aunque sea lenta y remota. (Thoreau, 1854/2004)

Influenciado por Thoreau, León Tolstoi, en su libro Contra 
aquellos que nos gobiernan— publicado en 1900—, crítica las estruc-
turas políticas y económicas y a los intelectuales que trabajan en 
función de dichas estructuras que ahondan la explotación, la de-
sigualdad y lo que él llamó la “servidumbre difusa” que impone 
el capitalismo, categoría que cuestiona la idea de la industriali-
zación, el progreso y el crecimiento exacerbado del consumo. Por 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

234

consiguiente, se puede decir que Tolstoi es otro de los precursores 
del decrecimiento, pues, al igual que Thoreau, propone una vida 
sencilla retornando a la naturaleza, cosa que él mismo puso en 
práctica hasta el final de sus días, viviendo en un pequeño poblado 
campesino llamado Yásnaia Poliana.

El concepto de decrecimiento, como tal, nace en la década 
de 1970, tras las protestas juveniles en varias ciudades de países 
industrializados en las que se cuestionaban la sociedad de consumo 
y las estructuras políticas que la entronizaban y mantenían. Es en 
esta década donde proliferan obras importantísimas que darían 
apertura al decrecimiento como teoría y postura ideológica que 
perdura en la actualidad en un importante número de autores.

En 1971, el economista Georgescu-Roegen publica su libro 
más famoso, La ley de la entropía y el proceso económico, que hace 
una crítica al modelo económico del crecimiento como fuente de 
progreso y plantea la teoría de la bioeconomía (más adelante cono-
cida como economía ecológica), un estudio que aborda desde los 
principios de la física, la economía y la biología, considerando que 
todos los recursos que provee la naturaleza son agotables. Este autor 
hace propuestas concretas que dan fundamento al decrecimiento, 
algunas de las cuales son:

	 El crecimiento económico como causa de la degradación 
ambiental.

	 Necesidad de ahorrar al máximo energía y materiales, 
poniendo en práctica las tres erres (reducir, reciclar, 
reutilizar).

	 Fabricar objetos de alta duración, en contra de lo que se ha 
llamado como obsolescencia programada.



235

Capítulo 7.
Un marco para pensar las transiciones a otros mundos posibles

	 Dar el mayor uso posible a las cosas, sin desecharlas por 
fallas insignificantes.

	 Uso de energías limpias, en especial la solar.

	 Detener el desmedido crecimiento demográfico hasta lograr 
que las poblaciones humanas puedan proveerse de ali-
mentos solo con agricultura ecológica. (Georgescu-Roegen, 
1971/1996).

En 1972, por encargo del Club de Roma, el Instituto Tecnológico 
de Massachussets (MIT, por sus siglas en inglés), publicó el informe 
Los límites del crecimiento, en el cual se advertía que de continuar 
con el crecimiento económico y el crecimiento demográfico, en 
cien años el planeta Tierra colapsaría irremediablemente, ya que 
la contaminación sería irreversible y no habría suficiente tierra 
fértil para cultivar los alimentos necesarios para cubrir la demanda 
de todos los seres humanos en el futuro. Para prevenir eso, en el 
informe se propuso detener el crecimiento (crecimiento cero) para 
asegurar la provisión de recursos por mucho más tiempo.

En 1983 Schumacher haría una crítica directa al consumo de 
combustibles fósiles por considerar que estos contaminan de manera 
insostenible, pues la capacidad del planeta para resistir la carga de 
tal contaminación es limitada. Esta situación, decía Schumacher, era 
consecuencia del pensamiento occidental que, él veía, se extendía 
rápidamente por el mundo entero:

El hombre no se siente parte de la naturaleza sino más bien como 
una fuerza externa destinada a dominarla y conquistarla. Aún habla 
de una batalla contra la naturaleza olvidándose que, el caso de ganar, 
se encontraría él mismo en el bando perdedor […] mucha gente, 
aunque sea solo una minoría, está comenzando a comprender lo que 
ello significa para la continuación de la existencia de la humanidad. 
(Schumacher, 1983).



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

236

Con base en estadísticas, este autor, de origen alemán, daba 
cuenta de que las principales culpables del crecimiento del consumo 
de combustibles eran las naciones más ricas, que nunca encontraban 
satisfechas sus necesidades de consumo, sino que siempre necesi-
taban más, a costa de la estabilidad de la naturaleza y de la 
desigualdad creada con respecto a las naciones más pobres. Por 
ello, proponía un progresivo pero rápido desplazamiento al uso 
de tecnologías limpias, para lo cual una gran parte de los recursos 
económicos obtenidos por la explotación de energías fósiles de-
bería destinarse a la investigación y consecuente producción y 
uso extendido de tecnologías limpias, que debían ser distribuidas 
equitativamente entre todas las poblaciones humanas de las diversas 
naciones, hasta lograr el uso mínimo de combustibles fósiles.

Además de lo anterior, Schumacher consideraba extrema-
damente necesario que cada ser humano comenzara, de inmediato, 
a cambiar su estilo de vida: disminuyendo el consumo, necesitando 
menos y favoreciendo la producción y alimentación orgánica, entre 
otras acciones que, en conjunto, podrían asegurar la permanencia 
de la vida y la paz entre los seres humanos, en armonía con las 
leyes naturales.

Por su parte Illich, en 1978, planteaba una gran crítica a la 
institucionalidad, sobre todo, a la institucionalidad industrial, 
desde una mirada de la necesidad del decrecimiento como opor-
tunidad para que el ser humano pueda elegir su forma de utilizar la 
energía, las herramientas, de tal forma que estas no sean industriales, 
sino convivenciales:

La institución industrial tiene sus fines que justifican los medios. El 
dogma del crecimiento acelerado justifica la sacralización de la pro-
ductividad industrial, a costa de la convivencialidad. La desarraigada 



237

Capítulo 7.
Un marco para pensar las transiciones a otros mundos posibles

sociedad actual se nos presenta de pronto como un teatro de la peste, 
un espectáculo de sombras productoras de demandas y generadoras 
de escasez. Únicamente invirtiendo la lógica de la institución se hace 
posible revertir el movimiento. (Illich, 1978, p. 12).

Actualmente, el decrecimiento es abordado de manera in-
terdisciplinaria y desde diferentes corrientes de pensamiento se 
plantean reflexiones y acciones concretas para entender y afrontar 
la situación del límite del crecimiento, en cuanto a las condiciones 
del medio ambiente, las desigualdades sociales y la pobreza; la 
explotación de los recursos naturales y de las personas; la extinción 
acelerada de especies; el calentamiento global; las migraciones; el 
extractivismo; y el deterioro de la vida humana y las relaciones 
sociales que deja el crecimiento económico del modelo capitalista. 
En torno a esto surgen ideas de corte libertario, neomarxistas, 
ecologistas, bioeconomistas, cooperativistas, comunitaristas e incluso 
de corte ancestral, como es el caso de los pueblos originarios a lo 
largo y ancho del mundo.

Cada perspectiva es diferente por cuanto cada una tiene pos-
turas sobre el decrecimiento y parten de un análisis desde su propio 
lugar de enunciación, pero al final corresponden a un solo objetivo: 
pensar la posibilidad de la vida humana desde la protección y 
el reconocimiento de la naturaleza como eje fundamental que 
representa vida y posibilita la existencia humana.

La teoría del decrecimiento plantea principios de vivir con 
poco, siendo generosos con la naturaleza, para no depredar, para 
pensar en generaciones venideras, para reconocernos como parte de 
este planeta, al igual que toda la vida y no vida humana.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

238

La pregunta, entonces, no es si queremos que el mundo cambie, 
sino hacia dónde y cómo transitar. Este debate está abierto; necesi-
tamos repolitizarlo logrando que se dé en términos radicalmente 
democráticos entre comunidades expertas y no entre comunidades 
de expertos. Y debemos conseguir que de él emane un proyecto 
colectivo, cuya carencia es síntoma patológico del propio sistema 
en crisis. Necesitamos una utopía compartida, no como un futuro 
prediseñado, sino como una aspiración abierta y móvil que pueda 
guiar los pasos hoy. ¿Podríamos llamar buen vivir a esta utopía? 
El decrecimiento así expresaría una forma concreta de orientar la 
transición inevitable en el Norte global de cara a lograr el buen vivir: 
ir poniendo la sostenibilidad de la vida en el centro a la par que 
discutimos colectivamente cuál es esa vida que merece ser sostenida. 
(D’Alisa et al., 2015, p.  20 ).

Hoy en día, uno de los más acérrimos críticos del crecimiento 
económico —quizá el más famoso— es Latouche (2008), quien 
plantea que “el decrecimiento, como tal, no es verdaderamente 
una alternativa concreta; sería, más bien, la matriz que daría lugar a 
la eclosión de múltiples alternativas” (p. 137). Él concibe un mundo 
donde confluyan y nazcan diferentes soluciones que pongan cara a 
la destrucción del planeta y desde las cuales surja un frente común 
para lograr cambios estructurales en la economía y la política 
mundiales para detener el crecimiento.

Consideraciones finales

Reflexionar sobre los marcos teóricos, conceptuales y desde 
los movimientos sociales que proponen transiciones para la cons-
trucción de mundos posibles, más allá del discurso y la práctica 
desarrollista, nos enfrenta a un vasto campo de experiencias, 
sustentadas al mismo tiempo en visiones distintas sobre el mundo, 



239

Capítulo 7.
Un marco para pensar las transiciones a otros mundos posibles

sobre la vida y sobre la existencia humana. Los señalados en este 
marco teórico (posdesarrollo, pueblos en transición, buen vivir y 
decrecimiento) son apenas una primera entrada para explorar este 
escenario complejo y en plena ebullición.

Como se muestra a lo largo de este capítulo, estos marcos 
emergen de lugares de enunciación distintos y convergen en su 
propósito común de la defensa de vida frente a las lógicas depre-
dadoras de las economías de muerte propias del actual modelo 
civilizatorio y de desarrollo.

Marcos como el de buen vivir, emergen de su ancestralidad 
como epistemologías y cosmovisiones contemporáneas vitales para 
enfrentar las rupturas y dualismos que sustentan los principios de 
la modernidad capitalista. Desde su base más teórica, el posde-
sarrollo y el decrecimiento se convierten en horizontes para el 
pensamiento y la acción, apostando por elementos vitales para las 
transiciones a otros mundos posibles como el diálogo de saberes, 
el pluriverso, la simplicidad voluntaria, la crítica al consumo y la 
constitución de nuevas subjetividades individuales y colectivas. 
Las iniciativas de los pueblos en transición nos demuestran, por 
su parte, que la resiliencia y la permacultura, que privilegian 
el fortalecimiento de las potencias locales y territoriales, son 
instrumentos claves para el diseño de formas de transición en 
distintas geografías.

Como señala Arturo Escobar, el escenario emergente de 
los “estudios de transición” y de los discursos e iniciativas de 
transición, reciente en cuanto escenario de debate más no como 
práctica de muchas comunidades y colectivos —como en el caso 
de nuestros pueblos originarios—,constituye entonces un camino 
en construcción al cual estamos invitados e invitadas a aportar y 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

240

recorrer. En este sentido, pensar las transiciones en los términos 
esbozados en el presente marco teórico nos señala aquellos flujos 
de acciones y discursos que se cuelan por las fisuras del crítico e 
inestable complejo arquitectónico del desarrollo, lo que sin duda nos 
enfrentará —tanto en términos teóricos como de la acción social— 
a la constante aparición de nuevas lecturas críticas, estrategias y 
acciones diseñadas por las comunidades, por la academia crítica o 
por ambas.

Referencias

Aguilera, F. y Alcántara, V. (comps.). (1994). De la economía ambiental 
a la economía ecológica. Icaria.

Avella González, E. (2016). Desplazamiento y subjetivación o sobre cómo 
la guerra educa. El caso de los desplazados del bajo Atrato [tesis 
doctoral, Universidad Pedagógica Nacional]. http://hdl.handle.
net/20.500.12209/85

Chuji, M. (2014). Sumak kawsay versus desarrollo. En A. L. Hidalgo-
Capitán,  A. Guillén García y N. Deleg Guazha (eds.), Antología 
del pensamiento indigenista ecuatoriano sobre sumak kawsay 
(pp. 229-236). (2014). CIM; PYDLOS;  FIUCUHU. (Original 
publicado en 2010).

Daly, H. y Cobb, J. (1993). Para el bien común: reorientando la economía 
hacia la comunidad el ambiente y el futuro sostenible. Fondo de 
Cultura Económica.

D’Alisa, G., Demaria, F. y Kallis, G. (eds.). (2015). Decrecimiento: 
vocabulario para una nueva era. Icaria.



241

Capítulo 7.
Un marco para pensar las transiciones a otros mundos posibles

Elizalde, A. (2006). Desarrollo humano y ética para la sustentabilidad. 
Universidad de Antioquia.

Escobar, A. (1999). El final del salvaje: naturaleza, cultura y política en 
la antropología contemporánea. CEREC; ICAN.

Escobar, A. (2005). Bienvenidos a Cyberia: notas para una 
antropología de la cibercultura. Revista de Estudios Sociales. (22), 
15-35.

Escobar, A. (2007a). La invención del Tercer Mundo. El Perro y la Rana.

Escobar, A. (2007b). Una ecología de la diferencia: igualdad y conflicto en 
un mundo glocalizado, En Carbó, R (coord.). La cultura, estrategia 
de cooperación al desarrollo. Documenta Universitaria.

Escobar, A. (2012). Más allá del Tercer Mundo: globalización y diferencia. 
Instituto Colombiano de Antropología e Historia.

Escobar, A. (2014). Sentipensar con la tierra: nuevas lecturas sobre 
desarrollo, territorio y diferencia. Unaula.

Escobar, A. (2016). Autonomía y diseño: la realización de lo comunal. 
Universidad del Cauca.

Escobar, A. y Esteva, G. (2016). Posdesarrollo a los 25: sobre ‘estar 
estancado’ y avanzar hacia adelante, hacia los lados, hacia atrás 
y de otras maneras. Polisemia, (22), 17-32.

Esteva, G. (2009). Más allá del desarrollo: la buena vida. América Latina 
en Movimiento, (445), 1-10.

Georgescu-Roegen, N. (1975). Energía y mitos económicos. El 
Trimestre Económico, 168(4), 779-836.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

242

Georgescu-Roegen, N. (1996). La ley de la entropía y el proceso 
económico. Fundación Argentaria; Visor Distribuciones. 
(Original publicado en 1971).

Goulet, D. (1989). Tareas y métodos en la ética del desarrollo. Revista 
Filosofía. Universidad de Costa Rica. 27(66), 293-305.

Hinkelammert, F. (2002). El retorno del sujeto reprimido. Universidad 
Nacional de Colombia.

Hopenhayn, M. (2001). Repensar el trabajo, historia, profusión y 
perspectivas de un concepto. Norma.

Hopenhayn, M. (2002). El mundo del dinero. Norma.

Hopkins, R. (2008). The transition handbook: from oil dependency to 
local resilience. http://www.cs.toronto.edu/~sme/CSC2600/
transition-handbook.pdf 

Hopkins, R. (s. f.). El concepto de transición. En El manual de la 
transición: de la dependencia del petróleo a la resilencia local (pp. 
120-129, trad. H. Drago). http://unionursula.org/wp-content/
uploads/2016/11/manual-de-la-transicion-rob-hopkins.pdf 

Hopkins, R. (2010). Localisation and Resilience at the local level: the 
case of Transition Town Totnes [tesis de doctorado, University 
of Plymouth, Faculty of Science and Technology]. http://hdl.
handle.net/10026.1/299.

Illich, I. (1978). La convivencialidad. https://www.ivanillich.org.mx/
convivencial.pdf

Latouche. S. (2001). Les mirages de l’occidentalisation du monde. En: 
Finir, une fois pour toutes, avec le développement. Le Monde 
Diplomatique.



243

Capítulo 7.
Un marco para pensar las transiciones a otros mundos posibles

Latouche. S. (2003). Justice sans limites, le défi de l’éthique dans une 
économie mondialisée. Fayard.

Latouche, S. (2008). La apuesta por el decrecimiento: ¿Cómo salir del 
imaginario dominante? Icaria.

Macas, L. (2010). El Sumak Kawsay. Revista Yachaykuna. Saberes. (13), 
13-39.

Martínez Alier, J. (2004). El ecologismo de los pobres. Icaria Antrazyt.

Max-Neef, M. (1986). La economía descalza: señales desde el mundo 
invisible. Nordan.

Max-Neef, M. (1993). Desarrollo a escala humana. Nordan.

Max-Neef, M. (2007). La dimensión perdida: la inmensidad de la medida 
humana. Icaria.

Max-Neef, M. y Smith, P. (2014). Del poder y la codicia a la compasión 
y el bien común. Icaria.

Naredo, J. M. (2001). Economía y sostenibilidad. La economía ecológica 
en perspectiva. Polis, Revista de la Universidad Bolivariana, 1(2). 
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=30500213

Pécaut, D. (1997). De la banalité de la violence à la terreur: Le cas 
colombien. En G. Bataillon(ed.), Survivre reflexions sur l´action 
en situation de chaos (pp. 147-180). L’Harmattan.

Pécaut, D. (1999). Configuraciones del espacio, el tiempo y la 
subjetividad en un contexto de terror. Revista Colombiana de 
Antropología, (35), 8-35. 

Rahnema, M. (1992). Pobreza. En W. Schach (ed.), Diccionario del 
desarrollo. Zed Books.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

244

Rist. G. (2003). Le “développement”: la violence symbolique d’une 
croyance, En C. Comeliau (dir.). Brouillons pour l’avenir: 
Contribution au débat sur les alternatives. Graduate Institute 
Publications. doi:10.4000/books.iheid.2421

Sachs, S. (ed.) (1992). El diccionario del desarrollo. Zed Books.

Sachs, J. (2016). La era del desarrollo sostenible. Paidós; Planeta.

Santos, B. (2010). Descolonizar el saber, reinventar el poder. Trilce.

Schumacher, E. F. (1983). Lo pequeño es hermoso. Orbis.

Thoreau, H. D. (2004). Walden o la vida en los bosques: del deber de 
la desobediencia civil. Los Libros de la Frontera. (Original 
publicado en 1854)

Tolstoi, L. (2014). Contra aquellos que nos gobiernan. Errata Naturae. 
(Original publicado en 1900)

Useche, O. (2008). Los nuevos sentidos del desarrollo. Corporación 
Universitaria Minuto de Dios - UNIMINUTO.

Walsh, C. (2009). Interculturalidad, Estado, sociedad: luchas (de)
coloniales de nuestra época. Abya Yala; Universidad Andina 
Simón Bolívar.



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

245

CAPÍTULO 8.
Vivir con dulzura: el mundo panandino 
y la comunicación cósmica

CAPÍTULO 8.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

246



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

247

Jeannette Plaza Zúñiga1, Catalina Campuzano Rodríguez2

 

Agradecimientos infinitos a Emilse y Víctor Arias, de 
Chemezquemena; a Gilberto Arland e Isai, de Atánquez; 
a los mamos koguis Luca, José Gabriel y Roberto; a los 
sabios kankuamos Viejo Víctor y Señor Juan, y a tantos 

otros amigos y amigas por sus enseñanzas

Cuando se es tocado por la sabiduría ancestral, ya no se 
puede olvidar, se puede hacer como que no existiera, 
pero se sabe, en el fondo se sabe que está. Cuando se ve 

a los Kogui por primera vez ya no se los olvida, su mirada fija, a veces 
parece perdida, sus pequeños ojos penetrantes puestos en mundos 
insospechados… No se olvidan sus pequeños cuerpos, con blancos 
vestidos de algodón, su piel morena y los cabellos libres al viento.

1	 Doctora en Comunicación de la Universidad de La Plata (Argentina). Magíster 
en Investigación de la Pontificia Universidad Javeriana y licenciada en Educación 
de la Universidad de La Sabana. Profesora investigadora de la Especialización 
en Comunicación Educativa de la Corporación Universitaria Minuto de Dios - 
UNIMINUTO, Colombia. jplazazuniga@gmail.com

2 Doctora en Comunicación de la Universidad de La Plata (Argentina). Magíster 
en Docencia y licenciada en Lengua Castellana de la Universidad de La Salle. 
Directora del programa de Comunicación Social e investigadora de la Corporación 
Universitaria Minuto de Dios UNIMINUTO, Colombia. ccampuzanno@gmail.com



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

248

Los prejuicios y la negación de su historia no alcanzan para 
desaparecerlos, apenas si figura su presencia para lo exótico, para 
la artesanía e inclusive para el espectáculo mediático. Sin embargo, 
sus palabras, la exigente formación desde niños, invaden en el ex-
traño lo sagrado, el espíritu y la esperanza.

Conversar con un mamo, si es dada la posibilidad, es pasar a 
otra dimensión. No es entrevistarlo, es escuchar su palabra para 
aprender, esa palabra que está enlazada con la madre tierra para tras-
mitir su mensaje, el de ella.

Así, vivenciar una noche en una teorarica o en una kankúrua 

 es conectarse con uno mismo, es “voltear los ojos hacia adentro” 
y vincularse entre el micro y el macrocosmos en una existencia de 
auténtica trascendencia espacio temporal.

La vida dulce aparece en una afirmación contundente del mamo 
Luca en 2008: “Seamos dulces”. Este enunciado del guía espiritual 
kogui, cuya edad rondaba los cien años, y que pronunció a las seis 
de la mañana, fue la conclusión de una Fiesta de la Alegría. Tal 
celebración había empezado la tarde anterior y estuvo matizada 
por cantos y danzas, compartires de palabra y profundos silencios, 
con presencia de wiwas, kankuamos y mestizos, que sumábamos 
unas cincuenta personas. Esa teorarica hoy conservada solo para 
ocasiones muy especiales y construida en el resguardo muisca de 
Cota, en cercanías a Bogotá, tiene las dos puertas que correspon-
den al occidente y al oriente y el fogón en el centro. Aquí mismo, 
aparece la primera invitación a desentrañar la sensación de la ale-
gría como motivo de celebración, y que evoca el sabor que produce 
lo dulce. 



249

Capítulo 8.
Vivir con dulzura: el mundo panandino y la comunicación cósmica

El hecho de que el mamo se incluya en la enunciación, muestra 
que no es un mandato, no nos dice “Hay que ser…”, usa el plural de 
la primera persona “seamos…” que indica una existencia vinculante 
de pensamiento y acción con la palabra y sentimiento propio. Estos 
son los componentes del principio aluna, como condensación 
individual y colectiva con el todo. 

Entonces, traer la sabiduría kogui a la idea de la vida dulce 
recoge sus caminares por la búsqueda del equilibrio y el buen vivir, 
donde la concepción de aluna aporta a las labores y acciones que, 
colectivamente, integran al ser en una especie de unidad ontológica 
haciéndolo parte y expresión de lo mismo. Así, estas cuatro di-
mensiones del ser, se entrecruzan para que la vida vaya de manera 
armónica (Reichel-Dolmatoff, 1985, p. 95).

La noción, yuluka, o “estar de acuerdo” tiene que ver con que 
acciones, palabras, pensamientos y sentimientos sintonicen con los 
principios de la vida, de la Madre Universal, con lo cual se logra la 
reciprocidad necesaria que exige la existencia lo que nos lleva a que 
sea cósmico el encuentro de las existencias. (Plaza, 2019).

En este orden de ideas un pagamento de ofrenda deja ver la 
relación entre aluna y yuluka, como en el entierro de una esmeralda 
pulverizada entre una tela, en un lugar sagrado, durante un acto 
ceremonial.  Esta ofrenda se entiende como un pago a la Madre en 
agradecimiento para mantener el equilibrio (Reichel-Dolmatoff, 
1985, p. 94).

En ese sentido, la comunicación tiene carácter de interacción 
e integración con el cosmos, con las familias de seres vivos y con los 
elementos de la naturaleza, vivos e inorgánicos, desde las fuentes de 
agua hasta las estrellas y astros en la coexistencia de las múltiples 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

250

dimensiones en el aquí y el ahora, con los diferentes tipos de anima-
les, de piedras abuelas que conviven en la Tierra en comunicación, 
con conciencia o sin ella. 

Por lo cual, los principios yuluka y aluna se manifiestan en la 
comunicación, como legado de los pueblos de la Sierra Nevada, 
donde lo sagrado permea la vida, bajo el fundamento de que el 
pensamiento, la acción, el sentimiento, y la palabra, al estar de acuerdo 
con las leyes originarias que los ancestros dejaron, constituyen gran 
importancia para la armonía en consonancia con la dulzura.

“Seamos dulces” es un recordatorio personal para lo colectivo, 
una conclusión para toda una noche de homenaje a la alegría que 
involucra el paso por la armonía para llegar al equilibrio. Se refiere 
al aporte integrado, al don individual para conformar lo comunal en 
sintonías propias de ese conjunto del que se forma parte para formar 
parte. Es avizorar las dinámicas espacio temporales de los seres 
presentes pasados y futuros con sus canales de comunicación desde 
lo subterráneo hasta lo extraplanetario, para lanzarse al momento 
particular de la existencia, haciendo juego con tales dinámicas.

Esto es solo posible de comprender para quien quiera escuchar, 
para quien quiera ver, hablar escuchar la sabiduría de los hermanos 
mayores, de quienes no están en la tierra para cavarla y acabarla 
(mamo aruhaco, 2020). Están para crear con el pensamiento, las 
acciones, las palabras y los sentimientos de otros mundos necesarios.

En noviembre de 2019, se trasladaron mamos y comisarios de 
los cuatro pueblos de la Sierra Nevada de Santa Marta a reclamarle 
al gobierno y a la ciudadanía capital “salvar el corazón del mundo”, 
la SNSM, aquel lugar que entienden como su compromiso ancestral 
para proteger y mostraron las más de cien concesiones mineras 
vigentes otorgadas por el gobierno, que no han podido hacer reversar.



251

Capítulo 8.
Vivir con dulzura: el mundo panandino y la comunicación cósmica

No es solo romanticismo, ni ingenuidad, es respeto, es certeza 
de sabiduría, con todo y las evidencias empíricas modernas, es la 
serenidad del saber apropiado a pulso de silencios y de paciencia el 
amor por la madre tierra. Nuestras lejanías e indiferencias no nos 
hacen menos cómplices ni menos culpables. Las multinacionales han 
ido también tras el agua, pero resulta raro ser amigo de originarios, 
cuando no afrentoso de la civilidad y del progreso, pero es de orgullo 
tener negocios con extranjeros y hacer exportaciones.

Es en cambio el olor al frío de “la nevada” y la ruta arenosa por 
la que se llega al resguardo, la que deja ir los pensamientos hacia 
poder respaldarlos en el reclamo por la línea negra (ver mapa).

Figura 8.1. Mapa Linea Negra

Fuente: Fundación Prosierra



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

252

Cada punto identificado en el mapa con color turquesa 
corresponde a un lugar sagrado con el que están comprometidos 
“en limpiar” periódicamente. Y es que entonces se entiende al que 
habita como al que se le encargó por los padres espirituales cuidar 
y proteger, no porque sean dueños, es el oficio del contemplador.

El temor a su extinción estuvo presente en el primer avis-
tamiento y murió cuando hubo cercanía, cuando reconocimos en 
ellos a los taironas y a los caribes. No necesitan ayuda, requieren que 
no se entrometan a dañar “la nevada”, están dispuestos a conversar 
aunque siempre atentos a la afrenta.

Como la luna que te baña mientras te preparas para entrar a la 
kankurua, mientras te indican la disposición necesaria, tan distinta 
a la cooperación que mata miles y millones de hambre e ilusiones 
desarrollistas; nos damos cuenta de haber estado cerca, de haber 
compartido la alegría, de haber sentido la elevación que provoca 
la dulzura. Y entonces a la misma tierra pizoteada y saqueada por 
el europeo y ahora por el financiero y el exportador mestizos, 
tendríamos que regresar con respeto, expulsados por la fragilidad y 
locura de la sobrepoblación citadina.

La vida dulce está estrechamente ligada con la voluntad 
de sanar al territorio, como en la limpieza de los ojos de agua, que 
hace parte de la categoría de la comunicación cósmica (Co-Co), par-
ticularmente, en lo que concierne al vínculo sensible que debemos 
desarrollar en todos los actos propios del contemplar. La sensación 
de la incorporación/apropiación de lo dulce es una subida de energía 
en lo físico, para estar preparado para la vida, para ser en las con-
diciones o circunstancias que se presenten. Esto es, que en las 
significaciones que trascienden lo material, aparece lo dulce como 
posibilidad de acción hacia la cualificación de la actitud para estar 
dispuesto a otra comunicación.



253

Capítulo 8.
Vivir con dulzura: el mundo panandino y la comunicación cósmica

La comunicación cósmica (Co-Co)

La comunicación cósmica (Co-Co) es una categoría emergente 
en los años de búsquedas, asombros, hallazgos e interpretaciones 
que se ha configurado por parte de los equipos de trabajo confor-
mados con colegas y estudiantes de formación media, universitaria 
y postgraduada, a partir de testimonios y trabajos en territorios 
vivenciados durante situaciones sagradas y cotidianas con pueblos 
originarios, particularmente koguis, kankuamos y muiscas. 

La Co-Co da cuenta de la vida dulce con características 
estructurales como la concepción de vínculos multidimensionales 
puestas al servicio de escuchar a los cuerpos orgánicos y cósmicos 
para sanarlos. (Verdin, 2012). Entonces, encontramos expresiones 
como la de Gilberto: “los mamos nos dijeron que vinimos a sanar 
la Sabana” (Gilberto Arland (2009), notas de trabajo de campo 
de las investigadoras). Esto a pesar de estar desplazado en Bogotá 
por la violencia endémica del país. También como encontrara 
Giraldo Jaramillo (2011) los pueblos originarios manejan seman-
tización de la existencia. Entienden que los territorios son sitios en 
red articulados con los ríos que trasmiten mensajes espirituales, con 
órdenes metaecológicos y sociales (Víctor segundo, notas de trabajo 
de campo de las investigadoras 2019).

En la figura 4 se presenta la rana cósmica, cuya base está cons-
tituida por vocablos compuestos que articulan la parte superior, 
representadora de las evidencias de los saberes ancestrales de los 
pueblos originarios que nos enseñaron a comprender su cosmovisión. 
Muestra componentes de carácter básicamente individual en la 
parte superior a la izquierda y colectivos a en la superior derecha. 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

254

Figura 8.2. La rana cósmica

Fuente: Campuzano, C. Gutiérrez, M. y Plaza, J (2018) 

En la parte inferior de la figura, aparecen los sustentos que 
nombran la multidimensionalidad de la categoría. Así, la inter-
pertenencia simbiótica, nombre tomado de la biología como 
una imagen relacional, reconfigura el significado llevado de la 
dependencia o del dominio hacia la pertenencia mutua; ésta 
relación se puede percibir  en los líquenes o los quiches adheridos 
a los árboles, de nuestros paisajes paramunos en la abstracción que 
retoma lo biológico, trasciende las dimensiones de la existencia para 
dar cuenta del equilibro o desequilibrio presentes en las relaciones 
del cosmos del que hacemos parte. La interpertenencia  y la simbiosis, 
utilizados por Duque Cañas (2009), para interpretar la justicia 



255

Capítulo 8.
Vivir con dulzura: el mundo panandino y la comunicación cósmica

propia de los pueblos originarios, y luego por otros autores más, 
nos permite documentar la Co-Co, como articuladora multidimen-
sional cuando hablamos aquí de una simbiosis extraordinaria, que 
convoca sentidos no convencionales y que permiten cobijar las tres 
ecologías de Guattari (1996), pero también vincular lo espiritual, 
sagrado o metafísico.

 Los componentes individuales de la comunicación cósmica: 
micro- y macrocosmos, tiempo, sintonía y contemplación, en sin-
tonía con la vida dulce, emergen durante el trabajo en territorio, 
particularmente conversando y conviviendo con algunos amigos 
originarios de la Sierra, como Gilberto Arland (2008-2010) y Víctor 
Segundo (2016-actual). 

Entre otras experiencias, fue así como Gilberto, el “Chiche” 
invitó a nuestro equipo de trabajo, de ese momento, por el 2009 al 
Parque Entre Nubes, en el marco de un Proyecto de la Secretaría 
del Medio Ambiente del Distrito Capital. En tal encuentro nos dejó 
verlo en situación de contemplación, tiempo y espacio en los que 
se detenía en silencio y observaba sin reloj y sin fronteras. En el 
caminar, el saber ancestral se hizo presente: él como originario de 
La Nevada, a través de sus prácticas, hacía la sanación del territorio 
en actos espirituales que se encarnaban en gestos de observar 
y durante el caminar y detenerse para limpiar los ojos de agua o 
nacimientos propios de manifestaciones naturales de la Sabana 
de Bogotá. Entonces entendimos que los gestos sagrados son una 
manera de develar la condición ancestral de un territorio.

Recoger hojas secas que impedían los brotes de agua se puede 
asociar también con limpiar los ojos de los acompañantes (figura 
8.3). Sanar el territorio despeja los ojos del sujeto en su pensamiento 
colonizado, que arrastra las herencias nubladoras de las miradas que 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

256

impiden maravillarse en la contemplación del entorno. Quizá las 
hojas secas sean los prejuicios económicos, históricos y políticos 
que nos hacen sujetos colonizados de la modernidad foránea, 
escasamente apropiada.

 
Figura 8.3. Alegoría de la limpieza de un ojo de agua

Fuente: (Campuzano, Gutiérrez y Plaza, 2018) 

En la siguiente sentencia, Paz (2003, p. 61) marca la distancia 
que existe entre dos formas de habitar, que viene bien traer al 
análisis: “En todas las sociedades existen dos calendarios: uno rige 
la vida diaria y las actividades profanas; otro, los periodos sagrados, 
los ritos y las fiestas”. Así, sumergidos en los rituales que con el 
tiempo devienen la vida cotidiana, se pasa del ritual a lo rutinario y 
se ejemplifica la pérdida de lo sagrado del tiempo en las sociedades 
actuales. Con Benjamin (2003, p. 51) lo comunicativo, de la visita al 
parque, permite ver un tiempo que pierde su fundamentación en el 
ritual y, por tanto, debe encontrar su fuerza en la dimensión política; 
lo singular del tiempo, su aura, se disuelve en las prácticas cotidianas 



257

Capítulo 8.
Vivir con dulzura: el mundo panandino y la comunicación cósmica

de la cultura. Esta situación se ve reflejada en el papel de Gilberto, 
quien en su condición de desplazado contribuye a la sanación del 
centro de poder político, de donde muy posiblemente salían las 
órdenes de paramilitarización y desprotección, sancionadas por la 
Corte Interamericana de Derechos Humanos (2004)3.

Mientras que Paz (2003) diferencia entre lo sagrado y lo pro-
fano sobre el tiempo, muy en sintonía con Durkheim (1917, reed 
2004) y otros más recientes como Douglas (1991) y Somberg (2006); 
en cierto sentido Benjamin (2003) propone la relación diferen-
cial entre los dos conceptos en la comunicación de lo sagrado, 
inexistente en la cultura como pérdida del “aura” en la que alude 
a la distancia marcada por la modernidad que separa lo sagrado de 
la institucionalidad religiosa, como también afirmaran Le Breton 
(2009), Lema (2009) y otros. Como sintetiza Heidegger (2010 p. 64):
“El quinto fenómeno de la era moderna es la desdivinización o la
pérdida de dioses”, la desinstitucionalización de lo sagrado 
como religión lleva a la fundación de otros horizontes de sentido. 
Y la cualidad del “aura” se disipa en la generalización de institu-
cionalizaciones simbólicas y pronunciamientos homogenizadores. 
Se puede especular entonces, que la comunicación vivenciada en 
el Parque Entrenubes es una herramienta epistémica producto de 
procesos sociales que muestran la pérdida epocal con otra espi-
ritualidad, con estructuras políticas y tecnológicas que presentes, y 
muchas veces desconocidas y silenciadas por la dominación sobre las 
culturas propias de los pueblos indígenas, resultaron favorecedoras 
de su protección y resguardo.

3	 Este año se producen dos sentencias ordenando al gobierno colombiano la 
protección de los pueblos originarios de la SNSM, por ser los pueblos con mas 
homicidios en el país.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

258

Algo que trasciende la creación de las representaciones y que 
la comunicación anuncia desde la construcción de expresiones 
culturales, nombres propios y territorios se entiende como acon-
teceres y en su instantaneidad construye mundos; que impulsan 
y delimitan los territorios, el renombrarse y expresarse de otras 
maneras. Desde este posicionamiento nos encontramos con la 
necesidad de imaginar que en un punto la Co-Co se substrae de su 
lugar representacional, y se convierte en acto mágico que se separa 
del sentido de las culturas que le dieron inicio y a su vez las integra.

En la vivencia intercultural de originarios e investigadores 
bogotanos en el Parque Entrenubes, el habitar no es solo el 
conocimiento espacial del territorio, más bien, es la conexión 
sensible orientada por el saber ancestral en el acto de contemplar 
el paisaje, con lo que surgió otro hallazgo como parte del perci-
bir: el encuentro cósmico existente entre el filo de la montaña y el 
movimiento del sol. Así, en algún momento de la visita, Gilberto 
hace un llamado al grupo y nos muestra la similitud entre el camino 
que hace el sol durante el solsticio de verano y el filo de una de 
las montañas del Parque. Él nos advierte cómo los movimientos 
cósmicos y la geografía del lugar entablan una conversación posible 
de captar por la sensibilidad de los visitantes. La duración del día y 
la noche, los movimientos de los astros, los cambios de temporalida-
des, son dinámicas que trascienden a la humanidad. El macrocosmos 
se dibuja en la pupila de los indígenas y sus acompañantes.

Heidegger (2010: p. 267), citando a Pascal, llamaría “lógica del 
corazón”, a lo que ésta Co-Co se refiere: la interioridad invisible 
del corazón, en la que el ser se inclina a amar a los que están por 
venir y a los antepasados. Esto es, que la lógica de la razón cartesiana 
se contrapone a la lógica del corazón, en donde la cantidad, el signo, 
el número, la representación, son insuficientes para representar 
la experiencia vital. Con lo cual, el solsticio de verano y el filo de 



259

Capítulo 8.
Vivir con dulzura: el mundo panandino y la comunicación cósmica

la montaña expresan temporalidades incapaces de ser medidas en 
dígitos. Así, contemplar es emocionar la caricia con la que el sujeto 
extiende sus sentidos.

Micro- y macrocosmos esencial y cotidiano

La percepción de Arlant: “ese filo correspondía exactamente 
con el equinoccio de verano”, muestra la capacidad de los sabe-
res originarios de vivir en lo cercano lo lejano, donde micro y 
macrocosmos tienen correspondencias estructurales. Es posible 
interpretar estos saberes originarios a partir de teorías contem-
poráneas, como los fractales, aquellas estructuras quebradas e 
irregulares, que se repiten por autosimilaridad, a diferentes escalas. 
Esta teoría geométrica extiende descripciones clásicas hacia 
compresiones del espaciotiempo geográfico (Naumis, 2002). 

Así como, la geografía apoya la delimitación de propiedades 
para, entre otros, cobrar impuestos y la geometría se utiliza para 
elaborar representaciones a partir de los teoremas para aventurar 
suposiciones; hoy se utilizan estas dos ciencias combinadas para 
predecir crecidas de ríos, cadenas montañosas, costas marítimas y 
nubes en la teoría de fractales; así como también para la economía 
las fluctuaciones de la bolsa o redes de distribución como sistemas 
sanguíneos, el de los árboles, la internet, la distribución electri-
cidad etc, o la circulación de vehículos o personas según el número 
de habitantes en las ciudades (Naumis, 2002).

Las modelaciones fractales identifican patrones gráficos como 
simetrías o espirales que se sitúan en progresión para visualizar 
hechos que se deslizan por el tiempo y el espacio de maneras no 
lineales. En la figura 8.4. se representa gráficamente la autosimilitud 
simple en la que las partes se asemejan, pero en tamaños diferentes) 
(Naumis, 2002).



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

260

Figura 8.4. Representación gráfica de la autosimilitud simple

Fuente: Plaza (2019)    

Entonces, las modelaciones en fractales son representaciones 
en las que las partes se asemejan al todo: las simetrías definen lo 
faltante, contando con algunas partes. Esta autosimilitud se aplica 
a una sola composición, razón por la cual aplicar la fractalidad a la 
semejanza entre el filo de la montaña y el recorrido del sol teniendo 
composiciones diferentes, aunque naturales ambos, exige un giro 
teórico (ver Figura 8.5).

 
Figura 8.5. Originario identificando la correspondencia entre el filo de la 

montaña y el equinoccio

Fuente: Plaza (2019)    



261

Capítulo 8.
Vivir con dulzura: el mundo panandino y la comunicación cósmica

El vínculo cósmico entre montaña y equinoccio representado 
en la figura 8.5  y sus posibles aplicaciones, además de tecnoló-
gicas, en las espirituales da cuenta de las capacidades originarias, de 
conexión con el entorno extendido y son claramente significativas. 
Por lo tanto, consideramos que si la geometría fractal compara es-
tructuras de diferentes composiciones estaría dando un importante 
salto cualitativo. Quizá cierto diálogo de saberes: que mostraría así 
como en el filo de montaña, equivalente posiblemente a una costa de 
mar en similitud con el recorrido del sol (camino abstracto), los dos 
se pueden modelar geométricamente. Un giro teórico de este tenor 
estaría poniendo en la epistemología del conocimiento, aprendizajes 
complementarios desde los pueblos originarios y el saber mestizo 
hacia saberes occidentales.

La contemplación como estado sacro

Cuando Gilberto percibe la similitud del solsticio con el 
filo está reconociendo una situación cósmica, no se trata de una 
búsqueda causal del orden empíricoanalítico, no está  comprobando 
una ley científica que se pueda generalizar. Tampoco se pregunta 
en términos de la ciencia cartesiana: ¿Por qué el curso del sol en su 
último recorrido, antes de reiniciar su nuevo ciclo es similar al filo 
de una montaña en el Parque Entrenubes? 

Por lo que parece más adecuado llamar a su ejercicio el re-
sultado de la contemplación. Con actitud colonial limitada se le 
llamaría naturalista, o inclusive animista, no por ello sería atrasada 
o sin importancia. Se requieren estados de profunda concentración 
y observación holística,  además de gran capacidad para captar el 
vínculo de una relación entre el sol y la tierra. Además, lo enseña a 
quienes lo acompañan, no tiene la preocupación por la propiedad 
intelectual, los derechos de autor, para reclamar y cobrar estipendios, 
acorde con el relacionamiento político que marca el neoliberalismo. 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

262

Víctor Segundo (V. Arias, comunicación personal, de 2019) por 
su parte, precisa que los que estamos vivos somos los que hacemos la 
conexión entre el arriba y el abajo, entre el sol y la tierra, que somos 
quienes hacemos la conexión entre el cosmos. 

Ellos nos enseñan a convertirnos en seres ampliados, menos 
fragmentados. Nuestros amigos kankuamos Gilberto y Víctor 
Segundo, son ejemplos vivos que dan muestra entonces de una 
contemplación, que toma caminos trascendentales en el largo plazo, 
que ponen en juego el ensimismamiento, para entenderse con los 
elementos naturales y con el cosmos en general. 

Pero Víctor Segundo (V. Arias, comunicación personal, 2019) 
no niega la lectura de libros, advierte que además se debe leer e 
interpretar a la “maestra”, la madre. Él reconoce los cantos en “el 
sitio” (lugar sagrado) “al pajarito contento”, al chupa flor verde y 
asocia su color con el de su gobierno, con los que le dieron origen. 
Y también disfruta los cantos del carpintero, el azulejo, o el sangre 
toro. Él disfruta en un lugar sagrado el concierto de los pájaros, 
que le permiten evocar sus orígenes, la conexión con situaciones 
políticas presentes, y la estética de los colores a disfrutar como en 
un concierto de orquesta la intervención de un instrumento u otro 
y las ritualidades de trajes y posturas.

Sus conversaciones son poético- sociohistóricas, enlazan colo-
res, como ese verde del chupa flor, con su origen, la representación 
gubernamental y el verde del mar, para hacer a la vez el reclamo 
por la “harina” o concha pulverizada que utilizan cuando poporean. 
Y entonces su conversación pide que se denuncie que la vida en la 
SNSM no es fácil, que el gobierno al no cuidar la Kulba (el mar), al 
permitir la construcción de un puerto mata el “sitio de la conchita”



263

Capítulo 8.
Vivir con dulzura: el mundo panandino y la comunicación cósmica

La contemplación también, se puede apreciar en la conver-
sación de Víctor Segundo cuando considera un deber permanente 
leer e interpretar al mundo que rodea al ser humano “… uno tiene 
que estar diariamente…”. El tono es mandatorio y empezando por 
él mismo; es su manera de guiar con el mensaje, que empieza por el
propio maestro. Tal lectura no niega el mundo occidental y sus 
aportes mediante las publicaciones escritas, dirige la atención hacia 
el entorno “… la maestra… la madre naturaleza”, usando el nombre 
que él le da.

Kusch (1975), a partir de sus prolíficos y profundos análisis 
sobre pueblos originarios, nombra al pensamiento originario como 
seminal, pensamiento que es semilla. Lo cual se entiende estudian-
do la contemplación, ya que tanto Gilberto como Víctor Segundo 
hablan de los dos mundos, de las ideologías de occidente y las 
originarias; sin negar unas afirman las otras. hacen combinaciones 
interhistóricas, en las que deviene comunicación profunda, las co-
nectan con “pero también hay que…”, acepta al otro y le dan lugar al 
suyo. Se podría afirmar que, en orden magistral, indican asumiendo 
lo propio hacia ese que construye.

La conversación poético-sociohistórica sobre el concierto 
de los pájaros, ubica el lugar “… en el sitio…”, en el que nosotras 
habíamos tenido una experiencia sagrada de sanación. Después, en 
la charla en medio de silencios, ubica el tiempo “… ayer…”. Luego, 
habla de los pájaros-intérpretes, a quienes identifica inclusive con 
estado de ánimo “… yo creo que estaba contento…” y completa la 
descripción sonora con el orden de los intérpretes: “primero el que 
cantó fue el carpintero… el azulejo… estaba un sangre toro… estaba 
el chupaflor verde…”. Víctor Segundo es receptor de la belleza 
armoniosa del cántico, su manera de contemplar, platea la simbiosis 
e interpertenencia, lleva a su comunicación el resultado de centrar 
sus sentidos para percibirla.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

264

Víctor Segundo vincula la denuncia de los abusos al mundo 
moderno en el mar y los teje con la palabra en el verde del chupaflor 
o colibrí con su gobierno. El contexto es sagrado, en tanto lugar 
de ocurrencia y combinación con la tradición de poporear “… 
andamos el mar en el poporo…”, y entonces la denuncia muestra la 
ruptura: “…eso lo desmigajaron ahí…” “… el Gobierno no hace nada 
y está haciendo la guerra de otra forma” (notas de campo de las 
investigadoras, 2019).

Entonces, la situación de abuso de muchos de los pueblos 
originarios exige denunciar los discursos de democracia  que en 
medio de atropellos y dolor e invasiones, ante los cuales lo nombrado 
protección ambiental o respeto cultural y étnico, no pasan de ser 
acciones de desarraigo reiteradas por siglos.

La contemplación entonces tiene que incluir la mirada al de-
sastre, informar el deshonor de ir contra el planeta. Analizar la 
situación sociopolítica, tiene que movilizar el pensamiento hacia 
una Sierra Nevada de Santa Marta en la que mandatos como la con-
sulta previa, no son suficientes para la defensa de los resguardos 
de los cuatro pueblos, como tampoco ha servido la legalización de
los dos parques y el santuario. Tampoco la identificación de la lí-
nea negra, ha sido válida, en tanto solo atemoriza a terratenientes, 
pensando en posibles pérdidas de sus posesiones y se siguen 
imponiendo megaproyectos turísticos, mineros o hidroeléctricos, 
con participación activa de los gobiernos de turno, para ganancias 
económicas privadas. Todo lo anterior, sin tener en cuenta la 
necesidad ancestral de la limpieza de los lugares sagrados, que 
marcan la línea negra. (Pérez-Valbuena et al., 2017)

En otras palabras, a diferencia de las culturas occidentales, la 
comunicación tradicional de los pueblos de la Sierra Nevada está 
sacralizada, como parte de una conexión con todo lo existente: 



265

Capítulo 8.
Vivir con dulzura: el mundo panandino y la comunicación cósmica

piedras, personas, agua, animales, la tierra, el sol, el viento, las per-
sonas, etcétera. Tal comunicación ocurre en las diversas direcciones 
del tiempo y del espacio, y logra moverse entre dimensiones 
enriquecedoras para el espíritu; lo que la torna en comunicación 
cósmica (Co-Co). La gran dificultad para las culturas occidentales 
ha sido el entender los códigos de la comunicación de lo sagrado 
para poder entender, interpretar y asimilar los valores culturales 
profundos de los pueblos originarios en el contexto propio de lo 
sagrado, reto epistemológico necesario para la construcción de 
presente y futuro desde la comunicación y de los saberes ancestrales 
legados desde el pasado. 

Es que todo es sagrado, lo que genere o complemente o equilibre 
o armonice la vida es sagrado, porque uno tiene la concepción de 
lo sagrado es algo muy inalcanzable. Hablar lo común, lo sencillo 
(V. Arias, entrevista, 26 de mayo 2018).

La vida dulce, entonces, brinda apertura para pensar en 
la multiplicidad compleja de lo vinculante; se relaciona con la 
trascendencia de los tiempos y los espacios, pero también invita 
al arraigo en los territorios que habitamos; es ser maestros de 
nosotros mismos para develar con otros los sentidos/sentires que 
son inconcebibles en soledad mediante un diálogo de saberes 
entre visiones y culturas que permita el fortalecimiento de la 
interpertenencia desde la conciencia de la relación con la “maestra”, 
la madre tierra.

Así, los conciertos de los pájaros se replican como música para 
descanso y muchos de los colores se multiplican en diversos objetos. 
Pero la denuncia por la depredación, acompañada de reverencia 
y respeto, apuntala una sacralidad manifiesta en los prolongados 
silencios, el olfateo, las miradas atentas y abarcantes hacia el entorno 
extendido, al cosmos.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

266

La sintonía con el universo 

Es preciso tener en cuenta que, como se ha analizado en este 
capítulo, la visión clásica sobre los indígenas los tipificaba como 
grupos sociales situados como primitivos en la cadena evolutiva 
lineal, desde la antropología o la sociología se les designaba aýlicos, 
lo que quiere decir que se entendía su sacralidad como tolerante, 
asociada al animismo, el familismo, al naturalismo y el futurismo, 
calificativos todos ellos menospreciadores de las culturas propias. 
(Fals Borda, 2007).

Los planteamientos de este capítulo, parecieran alejarnos 
también del animismo en tanto expresión asociada a creencias 
religiosas, que otorgan a los seres, objetos y fenómenos  naturales 
un alma o principio vital, en tanto ya se cuenta con al menos dos 
posturas que amplían tales visiones: los hallazgos agrupados en las 
corrientes decoloniales, poscoloniales o, en general, los estudios 
latinoamericanos, con la crítica a la subalternidad, en la genealo-
gía crítica (Del Valle y Poblete, 2019); y, las investigaciones ya 
documentadas que proponen y sustentan categorías comunicativas 
emergentes como semantización de la existencia, simbiosis eco-
metafísica o interpertenencia universal y conexión en red.

Estas dos situaciones epistémicas permitieron desarrollar 
la categoría comunicación cósmica –Co-Co–, que corresponde estruc-
turalmente a una  mirada ampliada para percibir con el corazón, en 
percepción holística y multidimensional, más allá de la asignación 
anímica o de alma de alguna existencia extranatural en particular, 
o expresiones como la de  sacralidad tolerante o animismo.

No basta con descubrir la existencia de comunicaciones 
en fenómenos de similaridad, ni es suficiente comprender las 
ocurrencias, en momentos de éxtasis. La expresión del primer relato 
de este apartado “… iban limpiando los ojos de agua…”, muestra 



267

Capítulo 8.
Vivir con dulzura: el mundo panandino y la comunicación cósmica

cómo en su andar algunos originarios van comprometidos con 
el entorno amplio, en aquel contexto del relato que es un parque 
público de Bogotá y en medio del desplazamiento.

Así, la comunicación en los pueblos de la Sierra, expresada 
en los modos de narrar, los modos de percepción y los modos de 
transformación de las realidades pasadas, presentes y futuras, in-
cluye unas concepciones de espacio y tiempo que oscilan entre la 
creación y la nada. En consonancia con Duque Cañas (2009):

Resulta necesario establecer las singularidades de esta inter-
pertenencia para entender el porqué y el cómo se establece esta 
simbiosis, que encadena la existencia singular de cada hombre con el 
espíritu de su entorno (p. 32).

Las concepciones de aluna y yuluka (Reichel Dolmatoff, 1985) 
dan sustento a la materialización del tiempo desde la acción y desde 
la sintonía cósmica entre los diferentes planos de la existencia donde 
los seres humanos somos el puente entre lo cotidiano-profano y lo 
espiritual-sagrado, desde cada acción y pensamiento que vincula al 
ser armónicamente con el todo mediante la comunicación de aquello 
que no sólo se puede expresar en palabras, teoremas y modelos. La 
contemplación como enlace con el universo y con la madre tierra 
permite ese referente individual y colectivo de vinculación de la 
materia con el espíritu en y por medio de los cuatro planos de 
la rana cósmica donde todo está relacionado con el “todo”.

La comunicación en el tiempo de Aión

La Co-Co puede ser entendida mediante el análisis de la 
concepción del tiempo de los pueblos originarios, pues permite ver 
el vínculo entre los seres vivos, las entidades orgánicas e inorgánicas, 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

268

así como los planos de lo físico y lo metafísico. Los encuentros 
colectivos de los pueblos originarios en el espacio tiempo de lo 
sagrado, son entendidos como acontecimientos de materialización 
de la realidad desde la vivencia, en donde los ancestros participan 
activamente como una presencia del pasado en el presente donde 
se trasciende el momento e instante en una dimensión que desde 
el tiempo va más allá del mismo, articulando a los vivos con los 
antepasados en el proceso permanente de construcción de futuro 
desde el presente.  

La experiencia del trabajo de campo que buscaba entender la 
comunicación en el marco de los diferentes tiempos que implican lo 
sagrado permitió encontrar la siguiente concepción:

 
… el mamo nos estaba preparando para que nos comunicáramos en 
situación sagrada; cuando llegamos al lugar sagrado llamado teorarica 
ya habíamos vivido un ritual preparativo en otro lugar y adentro, 
él miró arriba y a los lados y dijo: “… y aquí también están nuestros 
antepasados” (M. Nakagüí, entrevista el 22 de julio de 2017).

El espacio de lo sagrado se entiende de manera auténtica como 
un encuentro del pasado con el presente, donde coexisten dos 
tiempos aparentemente distintos que se vinculan desde el espacio 
y su uso, y donde la última frase tiene la función tanto de informar 
como de formar. 

Se constituyen representaciones de mayor profundidad se-
mántica desde el tiempo de lo sagrado, en el que los pueblos 
originarios viven de manera trascedente su tradición y cultura y las 
cuales prevalecen en el tiempo a largo plazo (Cebrelli y Arancibia. 



269

Capítulo 8.
Vivir con dulzura: el mundo panandino y la comunicación cósmica

2017)4. Esto nos obliga a diferenciar y precisar lo relativo a lo que es 
el instante y el acontecimiento. El instante depende de la conciencia 
de su existencia y una vez sucede, el pasado lo potencia hacia 
la construcción de futuro. Un instante podría ser una unidad de 
medida de la vida en sí puesto que el sujeto es ese vínculo que 
materializa la comunicación entre pasado, presente y futuro.  

El mamo kogui y sus convocados alrededor del espacio tiempo 
de lo sagrado en la teorarica son como tal el presente como sujeto 
activo, que a su vez reconocen la asistencia de los antepasados 
haciendo -desde la palabra/acción- que el pasado esté en el presente. 

Platón es retomado por Deleuze (2005) con la concepción del 
instante, entendido elemento atópico que hace una división entre 
el presente y el futuro sobre una línea de tiempo denominada aión. 
Aquí las singularidades de los sujetos, en el futuro y en el pasado son 
extraídas y expresadas de manera que se proyectan en los diferentes 
tiempos constituyendo en su conjunto relacional el acontecimiento 
puro, en palabras del autor, “como una bolsa que suelta sus esporas” 
(Deleuze, 2005, p. 121).

Desde la filosofía el análisis del tiempo del aión, y en relación 
con la noción de futuro, parte de definiciones que no necesariamente 
son distinciones sencillas (Deleuze, 2002). Se puede decir que cronos 

4	 En una ponencia magistral, los autores advierten acerca de la incidencia de las 
temporalidades complejas a partir de las cuales las representaciones pierden 
los efectos monosémicos provocados por las percepciones unitaristas, ya que 
las representaciones realmente conviven en sus diferentes temporalidades 
provocando consecuentemente variaciones, que las hace de espesores semánticos 
más robustos. Por lo cual, aparecen las cadenas equivalentes que dependen de la 
funcionalidad de las representaciones en las diferentes épocas, según como se 
verbalizan o iconizan en la transmisión, durante las prácticas.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

270

corresponde al tiempo lineal y aión a los tiempo no lineales, por 
ejemplo. Así, si concebimos el instante como una expresión o re-
manente del presente, el aión se vuelve el acontecimiento ya sea 
como extensión o recorte, tanto del futuro como del pasado.  

El acontecimiento materializa dichas extensiones y recortes del 
futuro y del pasado, siendo una ocurrencia y resultado del instante 
como lo afirma el análisis que se hace de la obra de Giles Deleuze: 

Los acontecimientos puros fundan el lenguaje y no tienen existencia 
pura impersonal y preindividual sino en el lenguaje que los ex-
presa, esto es “la propiedad metafísica del sonido de tener sentido 
y secundariamente de significar, manifestar y designar, en lugar 
de pertenecer a los cuerpos como cualidades físicas”. (Martínez, 
2006, p.62).

En un instante dado, el relato siguiente expresa la conjunción 
de tiempos, sujetos y circunstancias: da cuenta de la profundidad en 
el tiempo Así ocurrió, en el instante esbozado en el siguiente relato:

… y después del atentado, cuando volví a estar consciente (le sacaron 
7 balas), vi las piedras todas rotas regadas por el suelo5. (G. Arlant, 
entrevista, 4 de abril de 2010).

Se puede decir que sucedió un milagro, desde el punto de vista 
que “… hay por definición algo milagroso en un acontecimiento… 
desde los de lo cotidiano hasta lo más sublime…” (Zizek, 2016, p.16). 
Las piedras que con su carácter sagrado por su significado espiritual 
trascendental protegieron del atentado al protagonista del relato, 

5	 Se refería a aquellas piedras pequeñas que llevan los hombres en una pequeña 
mochilita y que intercambian por las que recogen cuando van a otro lugar, pero 
dejan a cambio para no desequilibrar… las piedras son sagradas (G. Arlant, 
entrevista, 4 de abril de 2010).



271

Capítulo 8.
Vivir con dulzura: el mundo panandino y la comunicación cósmica

tienen una connotación temporal pues la piedra es un elemento 
natural de alta duración y viene de las entrañas de la madre tierra. 
Es posible que hayan sido el objeto que permitió que se mantuviera 
vivo y escapara de la muerte que le habría propinado las siete balas 
en su cuerpo.    

Desde la perspectiva del acontecimiento se establece que 
clasificar el hecho no necesariamente aporta a su entendimiento, 
ya que se caería en el error de interpretarlo en el marco de sucesos 
“… materiales o inmateriales, científicos, políticos, artísticos, etc.”. 
Más bien, el acontecimiento consistiría en la “aparición inesperada 
de algo nuevo que debilita cualquier diseño estable” (Zizek, p. 18).   

Surge así una característica del acontecimiento, su cualidad 
de ser inesperado, vinculada al punto de vista occidental de la 
vida y de la realidad. El hombre kankuamo del relato concibe esta 
situación en las posibilidades de su realidad y contexto gracias a 
la sacralidad intrínseca a las piedras que portaba. El diseño estable 
de interpretación de la realidad estaba desestabilizado por un 
factor externo que atentaba contra él: la guerra en la Sierra, como 
un acontecimiento inicial. Se puede entender la continuidad 
de la vida como parte del diseño estable de la vida en la SNSM, 
y el acontecimiento del hecho violento que tenía como objetivo 
causar la muerte del hombre, desde ese contexto de guerra, es-
taría irrumpiendo en el diseño estable de la vida de la persona en 
su medio. 

Se asocia aquí la noción de acontecimiento con el cambio, 
lo que es equiparable en física a movimiento como ruptura de la 
inercia6. Se da un cambio hacia una manera diferente de interacción 

6	 La idea de inercia modificó la de ímpetu, utilizada en la Edad Media.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

272

con el mundo. Si las balas eran causa posible de una muerte 
segura, este acontecimiento da un giro en el resultado gracias a la 
presencia de las piedras sagradas que resultan rotas y que dejan 
como resultado que la persona quedara viva. Esto generaría un 
“cambio del planteamiento a través del cual percibimos el mundo”
(Zizek, p. 23).

De la misma manera el autor plantea que hay una división 
entre lo que concebimos como real desde lo social, costumbres 
y opiniones en las cuales solemos habitar, y aquella traumática 
realidad cuya fuerza y brutalidad sin sentido le hacen diferente a 
aquello que solemos pensar (p. 30). Para el relato del atentado al 
hombre kankuamo y su salvación por las piedras sagradas, esto se 
puede interpretar de manera literal. La realidad para los habitantes 
de la Sierra Nevada de Santa Marta, como pueblos originarios que 
resisten desde los tiempos de la conquista, desplazándose hacia las 
cumbres montañosas, se ha convertido en un diario convivir con 
las prácticas de ilegalidad, delito y guerra a causa de que sus corre-
dores de movilidad hacia el mar son ocupados por grupos armados 
dedicados a estas actividades.  

Es la realidad, en palabras de Heidegger (citado en Zizek, p. 39) 
que revela al ser y su manera de trascender ante el surgir de nuevos 
mundos y posibilidades, en un nuevo horizonte de significado 
donde se involucran e interactúan todas las entidades de esa realidad 
que se comienza a conocer y entender desde el acontecimiento. 
Ahora, cabría preguntarse, cuáles son todas las entidades a las que 
se refiere el filósofo. Desde los pueblos originarios, se establece son 
aquellas que se articulan desde la Co-Co como enlace múltiple 
entre lo vivo, lo inorgánico, lo que se encuentra próximo y aquello 
que está más allá de cualquier límite.  



273

Capítulo 8.
Vivir con dulzura: el mundo panandino y la comunicación cósmica

Como lo plantea Zizek, la referencia a todas las entidades 
está relacionada con la ecología y la autodestrucción, como un 
resultado de la ruptura con el territorio y nuestro entorno natu-
ral, con nuestras raíces como parte de la madre tierra gracias a 
la concepción fetichista de la realidad material por el afán de la 
explotación tecnológica.  

A lo largo de este capítulo se ha podido ver como el tiempo 
del aión es constitutivo de la Co-Co gracias a la investigación con 
pueblos originarios de la SNSM, con característica importantes 
desde su complejidad, a lo largo de diversas representaciones 
y manifestaciones. El acontecimiento puede ser visto como un 
milagro y como puente relacional entre el futuro y el pasado, 
con un horizonte lleno de significados donde todas las entidades 
se expresan incluso en las agresiones de las que son objeto los 
pueblos originarios.  

Resulta de gran provecho el aporte de Zizek de los conte-
nedores vacíos que puede ser incorporado para interpretar los datos 
e informaciones resultado de los procesos de investigación en el 
presente enfoque, que replantea la concepción sobre el pensa-
miento hegemónico y puede integrar nuevas categorías de análisis 
para la sistematización y reconceptualización de la Co-Co como 
elemento integrador de interpretación de las realidades en diversos 
contextos culturales.

El concepto del acontecimiento en el marco de los contene-
dores vacíos de Zizek (2016, pp. 41-58) compara varias formas de 
clasificar la experiencia vital desde la Grecia clásica en relación 
con los bárbaros, así como la visión de Marx desde el materialismo 
histórico, entendida como una mirada excluyente y lineal puesto 
que exacerba el entendimiento de la realidad social desde los modos 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

274

de producción como referente de evolución de las civilizaciones 
desde una perspectiva eurocéntrica. La esclavitud, el feudalismo, 
el capitalsimo y el comunismo, como fases que consolidan las es-
tructuras de clases sociales, que posteriormente incluyen al modelo 
asiático ante el vacío que presentaban otras formas de organización 
y producción como las de las antiguas sociedades china y egipcia, 
así como la del Incario y cuyas estructuras no encajaban dentro 
de su esquema.

 
Así, Zizek (2016) interpreta la posición de barbaros y 

asiáticos como contenedores vacíos que son tanto negativos como 
paradójicos, donde el acontecimiento es una especie de falencia 
e incongruencia que se escapa a la estructura predefinida por 
su condición atemporal a su propia definición, pues su nivel de 
realidad relacional con el contexto es “acontecimal”. Como se ha 
venido proponiendo, la experiencia de los pueblos originarios 
irrumpe en las concepciones impuestas desde la visión hegemónica 
occidental por su atemporalidad. El ser un contenedor vacío o pa-
radójico para la mirada eurocéntrica, y su acontecer vista como 
caída o contradicción, se entiende como una realidad contingente 
y por lo tanto un evento acontecimal.   

Tanto Deleuze (2002) como Zizek (2016) hacen aportes 
sobre el tiempo, el instante y el acontecimiento que permiten la 
interpretación de relatos y realidades de pueblos originarios desde 
aquello que se puede leer desde el mismo cuerpo -la mirada, la herida- 
y desde los objetos sagrados -las piedras, las montañas- con los que 
se ha podido relacionar en este escrito diversos matices vinculados 
con la naturaleza directamente desde el tiempo de la comunicación, 
donde se difuminan fronteras entre lo sagrado-espiritual y lo 
profano-cotidiano, la vida y la muerte, y donde el objeto sagrado 
es puente de enlace entre el ser humano y los principios ancestrales 



275

Capítulo 8.
Vivir con dulzura: el mundo panandino y la comunicación cósmica

de los saberes sobre el cosmos y su equilibrio, en el devenir en un 
rasgo acontecimal donde se rememora y construye lo pasado, el 
presente y el porvenir. 

La Co-Co es acontecimiento, renacimiento múltiple de 
variedad de grises, en la que objeto y sujeto se vinculan desde la 
transformación y el cambio que son tanto inesperadas como mágicas, 
haciendo confluir la interpertenencia entre el individuo y el univer-
so a través del tiempo del aión. Esta perspectiva multidimensional 
permite entender la convergencia de objetos sagrados, sujetos y 
situaciones donde los diseños estables se subvierten gracias a la 
propiedad acontecimal de los rasgos que poseen las sociedades de 
los pueblos originarios que devienen a través de los siglos con los 
saberes y vivencias de sus antepasados hasta el presente.  

Referencias

Benjamin, W. (2003). La obra de arte en la época de su 
reproductibilidad técnica. México D.F: Itaca.

Cebrelli, A. y Arancibia, V. (2017). Las representaciones sociales y  
la temporalidad compleja. (Ponencia presentada en estancia, 
como profesores invitados) Bogotá: Universidad CUN.

Deleuze, G. (2005) Lógica del sentido. Traducción de Miguel Morey. 
Edición Electrónica de www.philosophia.cl / Escuela de 
Filosofía Universidad ARCIS.

Deleuze, G. y Guattari, F. (2002). Mil mesetas (Capitalismo y 
esquizofrenia). Valencia: Pretextos.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

276

Del Valle, C y Poblete, T. (2009). Genealogía crítica de los estudios 
interculturales y la “comunicación intercultural” en América. 
En revista científica de información y comunicación. pp. 193-
214. Universidad de la Frontera, Temuco, Chile.

Douglas, M. (1991). Pureza y peligro. Madrid: Siglo XXI.

Duque Cañas, M. (2009). Lo sagrado como argumento jurisdiccional 
en Colombia. La reclamación de tierras indígenas como 
argumento de autonomía cultural en Colombia / Sacred 
as jurisdictional argument in Colombia. Tesis Doctoral, 
Universidad Nacional de Colombia. Disponible en: http://
www.bdigital.unal.edu.co/2440

Durkheim, E. (2004). El suicidio. Buenos Aires: Losada Editorial.

Giraldo Jaramillo, N. (2011). Camino en espiral. Territorio sagrado 
y autoridades tradicionales en la comunidad indígena iku 
de la sierra nevada de Santa Marta, Colombia. En Pueblos y 
Fronteras digital, Vol. 6, Nº. 9, 2010-2011. Recuperado en marzo 
de 2018 en dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3344225

Fals Borda, O. (2007). Lo que va de ayer a hoy y el ritmo social de la 
historia. Buenos Aires: Clacso/Bogotá: Siglo del Hombre.

Guattari F. (1996). Las tres ecologías. Valencia: Ed. Pretexto.

Heidegger, M. (2010). Pensamientos poéticos. Barcelona: Herder.

Kusch, R. (1975) América Profunda Recuperado en enero de 2018. 
repositorio.filo.uba.ar/bitstream/handle/. . ./1063/uba_ffyl_t_ 
2003_811163.pdf?Martínez, M. (2006). La filosofía de Gilles 
Deleuze: del empirismo trascendental al constructivismo 
pragmático. Tesis doctoral. Departamento de filosofía. 
Universidad Santiago de Compostela.



277

Capítulo 8.
Vivir con dulzura: el mundo panandino y la comunicación cósmica

Naumis, G. (2002). Los fractales: una nueva geometría para describir 
el espacio geográfico. Conferencia presentada en el simposio: 
“La reurbanización de la Ciudad de México”, celebrada en 
la Unidad de Seminarios Ignacio Chávez, Instituto de Física 
Universidad Nacional Autónoma de México. Disponible en 
http://www.fisica.unam.mx/personales/naumis/fractales.php, 
consultado en agosto 2018

Paz, O. (2003). El arco y la lira. El poema, la revelación poética, 
poesía e historia. Mexico: Siglo XXI.

Pérez-Valbuena, Gerson, Higuera-Mendieta Iván, Leonardo Bonilla-
Mejía. (2017). La Línea Negra y otras áreas de protección de 
la Sierra Nevada de Santa Marta: ¿han funcionado? En Serie 
Documentos de trabajo sobre economía regional. Num. 253. 
Abril. Cartagena: Centro de estudios económicos regionales 
CEER, Banco de la República. Recuperado en 2018 en: http://
www.banrep.gov.co/docum/Lectura_finanzas/pdf/dtser_253.pdf

Campuzano, C. Gutiérrez, M. y Plaza, J. (2018) Between the sacred 
and the poetic: a research on the configuration of visualities 
of and from the dimension of the sacred in the kankuamo and 
Kogui Peoples. Pontificia Universitat della Santa Croce, Roma.     

Plaza, J. (2019). Propuesta matricial de diálogo de saberes desde 
la comunicación de lo sagrado. Un aporte desde los pueblos 
Kankuamo y Kogui de la Sierra Nevada de Santa Marta, 
Colombia. Tesis Doctoral. Facultad de Comunicación social y 
Periodismo. Universidad Nacional de La Plata.

Reichel Dolmatoff, G. (1985). Los Kogui. Una Tribu de la Sierra 
Nevada de Santa Marta. Colombia. Tomo II. Procultura-
Presidencia de la República. Inderena. Fondo de Cultura 
Económica. Instituto Colombiano de Cultura. Bogotá.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

278

Somberg, R. (2006). Lo sagrado en la sociedad de la información y de la 
tecnología: la contribución de las religiones brasileñas al diálogo 
interreligioso. Facultad de filosofía, Universidad Complutense 
de Madrid. Disponible en: http://pendientedemigracion.ucm.
es/BUCM/tesis/fsl/ucm-t29564.pdf

Verdín, K. (2012).Diálogo con las deidades: etnografía de la 
comunicación. Cuadernos Interculturales. Año 10, Nº 18. Primer 
Semestre, pp. 127-143 Recuperado en abril de 2018 en www.
redalyc.org/service/redalyc/downloadPdf/552/55223841007/1

Zizek, S. (2016). Acontecimiento. México D.F: Editorial Sexto Piso.

Conclusiones

La producción del discurso y las prácticas del buen 
vivir como una trayectoria de pensamiento andino en-
raizado en las culturas de varios pueblos originarios 

es una perspectiva de las alternativas al desarrollo. A pesar de su 
trayectoria indígena, este pensamiento ha servido para que inves-
tigadores y académicos de todas partes del mundo encuentren 
nuevas formas de producir conocimiento, para que los ambien-
talistas, feministas, indigenistas, pacifistas, altermundistas y, en 
general, nuevos y viejos movimientos sociales encuentren un espacio 
donde instalar sus anhelos de superar el sistema hegemónico y 
darle vida y carne a las propuestas alternativas al desarrollo, son el 
buen vivir y las transiciones.

El buen vivir también ha servido para producir un discurso 
genuino latinoamericanista, del cual surgen propuestas de un nuevo 
paradigma comunitario y comunal, aprendido de las prácticas de 
los pueblos originarios, tan desvaloradas e invisibilizadas por la 
academia tradicional y la política pública. El buen vivir permite hacer 



Capítulo 6.
Revitalización cultural después del Machakutik para el buen vivir comunitario y educativo

279

Conclusiones

La producción del discurso y las prácticas del buen 
vivir como una trayectoria de pensamiento andino en-
raizado en las culturas de varios pueblos originarios 

es una perspectiva de las alternativas al desarrollo. A pesar de su 
trayectoria indígena, este pensamiento ha servido para que inves-
tigadores y académicos de todas partes del mundo encuentren 
nuevas formas de producir conocimiento, para que los ambien-
talistas, feministas, indigenistas, pacifistas, altermundistas y, en 
general, nuevos y viejos movimientos sociales encuentren un espacio 
donde instalar sus anhelos de superar el sistema hegemónico y 
darle vida y carne a las propuestas alternativas al desarrollo, son el 
buen vivir y las transiciones.

El buen vivir también ha servido para producir un discurso 
genuino latinoamericanista, del cual surgen propuestas de un nuevo 
paradigma comunitario y comunal, aprendido de las prácticas de 
los pueblos originarios, tan desvaloradas e invisibilizadas por la 
academia tradicional y la política pública. El buen vivir permite hacer 



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

280

reexistencia por cuanto la gente, los colectivos y las comunidades 
están todo el tiempo reinventando la vida y la organización social 
en la que se encuentran. Por ello, es una fuente de alternativas 
prácticas y concretas en la vida cotidiana, dejando de ser solamente 
un discurso.

El buen vivir se convirtió en una corriente de pensamiento 
innovador, que logra influir en la vida de las comunidades, que lo 
han denominado de diferentes formas: la vida dulce, la vida querida, 
la vida bella, la vida digna o la vida sabrosa, que se van dando en sus 
aconteceres y constituyen alternativas otras de desarrollo que surgen 
de los colectivos y movimientos sociales de todas estas comunidades.

A pesar de ser un camino de alternativas al desarrollo, el buen 
vivir se ve atravesado por toda la coyuntura política y los avata-
res de la misma; por ello, se ha vuelto una categoría desgastada, 
pues se ha utilizado muchas veces como propaganda política. En 
la actualidad, en el discurso político interno de los gobiernos de 
Bolivia y Ecuador se ve frustrado, ya no se ve con buenos ojos; pues, 
con los cambios de gobierno en Ecuador y la permanencia del poder 
en Bolivia, su discurso, en realidad, no logra superar ni la retórica ni 
la práctica del neodesarrollismo y del extractivismo que aún sufren 
estos países.

Este trabajo reconoce las disputas y tensiones alrededor del 
buen vivir y que es necesario seguir en un debate permanente sobre 
el tema, pero también reconoce sus potencias y nuevos rumbos 
alrededor de los movimientos sociales. Los pueblos originarios 
legaron, en esta producción de conocimiento, los conceptos de 
reciprocidad y la idea de lo comunal y lo colectivo en solidaridades 
y en ayuda mutua: la minga, la milpa y la chacra; una herencia que 
implica propuestas radicales que incluyen otros modos y maneras 
de vivir.



281

Conclusiones

En conclusión, lo que está frente a las discusiones alrededor del 
buen vivir es la búsqueda de alternativas a la realidad del desarrollo 
y al modelo neoliberal mundializado, y es para eso mismo que ha 
servido esta categoría: para que una multitud de sujetos, grupos, 
colectivos, comunidades de todo el mundo y, entre estos grupos, en 
las universidades se piensen formas innovadoras de hacer la vida. 
Estamos asistiendo al agotamiento social que ha mundializado la 
crisis civilizatoria, pero también encontramos la propuesta de 
una nueva producción de cultura a partir de las premisas andinas, 
como el buen vivir, que significa las esperanzas de un paradigma 
comunitario de convivir en armonía que puede ser una de las salidas 
a este capitalismo desenfrenado, vestido y armado con las políticas 
neoliberales que lo hacen más fuerte, que pretende consumirlo 
todo, que evidentemente genera exclusión y discriminación y que 
no respeta las leyes de la vida (naturaleza). El buen vivir, como 
sabiduría andina, nos da pistas para pensar y organizar la vida 
en concordancia con una nueva reflexión crítica y visibiliza otras 
epistemologías interculturales.

El buen vivir y las transiciones son proyectos políticos que 
reorganizan la vida social como un proyecto posible, colocando 
a disposición de toda la humanidad la construcción de un para-
digma económico diferente. Este buen vivir se va fortaleciendo, 
precisamente, por los diversos debates y las nuevas generaciones 
de personas que reavivan otras formas posibles de pensarnos en este 
planeta azul Por ello, esta cosmología andina es un punto de fuga 
que se proyecta en la perspectiva de un nuevo paradigma de una 
vida bella y buena para todos.



Buenos Vivires y Transiciones
la vida dulce, la vida bella, la vida querida, la vida sabrosa, la vida buena, la vida en plenitud: convivir en armonía

282


