"BIAI|Og ‘ZBd BT UB 210]%|04

A ejjei30ulq ap |eUOIDBN 03SN|A

[9p BJ0}23UIP S8 €107 9P S8 "elAljog
‘oinuQ ‘exeyoebe njjhe ‘usadiio ap

1e3n| Ns ap |eJO UQIDIPRI] B| 9P BJOPRLIRU
A eiopalsy ‘eaisnuw ‘eanyseld eysipie so
e2Ay olads3 esing

sa)Jie se| ap enynwi ezuepd e] “YNVMAN AVYNVA  Elvira Espejo Ayca




YANAK UYWANA
La crianza mutua de las artes

Elvira Espejo Ayca



@creative
commons

®S06

Atribucién-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional
(CC BY-NC-ND 4.0)

Usted es libre de:

Compartir — copiar, ejecutar, comunicar y redistribuir el material en cualquier medio o
formato

La licenciante no puede revocar estas libertades en tanto usted siga los términos de la
licencia

- Atribucion — Usted debe dar crédito de manera adecuada, brindar un enlace a la
licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier forma
razonable, pero no de forma tal que sugiera que usted o su uso tienen el apoyo
de la licenciante.

- NoComercial — Usted no puede hacer uso del material con propésitos comerciales.

- SinDerivadas — Si remezcla, transforma o crea a partir del material, no podra distribuir el
material modificado.

- No hay restricciones adicionales — No puede aplicar términos legales ni medidas
tecnoldgicas que restrinjan legalmente a otras a hacer cualquier uso permitido
por la licencia.

Primera edicién: La Paz, 2022
Estado Plurinacional de Bolivia

YANAK UYWANA. La crianza mutua de las artes
Elvira Espejo Ayca

ISBN: 978-9917-0-1424-9
Depésito legal: 4-1-6263-2021

Publicado por:
PCP - Programa Cultura Politica
www.laplurinacional.com.bo

Editores:
Claudia Pacheco Araoz y Max Jorge Hinderer Cruz

Cuidado de la edicién:
Santiago Garcia Navarro

Disefio y diagramacién:
Karen Brigido Paredes

Coordinacién:
Alexis Maceda

Impreso en Estado Plurinacional de Bolivia
©2022



A mi madre Nicolasa Ayca Mamani,

a mi abuela Gregoria Mamani Payru

vy a mi bisabuela Martina Pumala,
gracias a quienes cultivé el pensamiento



La razén separada de la sensibilidad

Voy a abordar el tema que he
preparado para que podamos viajar juntos.
Yo lo llamé yanak uywana, o crianza mutua
de las artes. Viene de una reflexion de trabajo
con comunidades textileras del departamento
de Oruro, en los Andes bolivianos. Yo me he
preparado como artista en la comunidad,
y luego en las universidades ha sido
muy complejo, porque nos meten estos
conceptos de constante separacion: razon y
sensibilidad, arte y ciencia, sujeto y objeto,
sociedad y naturaleza. Como amerindios,
hacemos toda una absorcion de la teoria del
arte que viajo a lo largo del tiempo de Grecia
a Latinoamérica, pasando por lo europeo y
norteamericano, y que genero una estructura
de conocimientos piramidal.

La pregunta bien grande en las
comunidades cuando comenzamos a
trabajar fue: ¢cémo entendemos las artes
nosotros? Pues mucha gente decia, desde

Pag. 5



Pag. 6

sSu nocion, que el arte existe en todos lados.
Mis docentes en la academia decian que
nosotros no tenemos arte, que producimos
artesanias y objetos arqueolodgicos. Y eso me
molestd mucho, porque en realidad en las
comunidades decian: toda comunidad tiene
su forma de expresion artistica. Asi que no
es que no tenemos: tenemos. El problema es
que no es en los mismos términos. Eso me
hizo pensar y repensar, y me hizo indagar.
Y lo que me ha impresionado es que para
nosotros la razéon y la sensibilidad no se
separan.

Estdn muy conectadas y existen
términos para eso: uywana, en aymara, y
uyway, en quechua, que significan “crianza
mutua.” La crianza mutua genera una
conectividad bien grande. Por ejemplo, con
las materias primas. Sin las materias primas,
el arte no existe. Para las tejedoras, los
tejedores, las ceramistas y los escultores es
bien importante la materia prima. La uywaria
no es, como dicen los arqueologos y los
historiadores, la domesticacion, el dominio
del hombre sobre la tierray la naturaleza. Ese
es un dominio machista, que no tenemos en
las comunidades. El término que tenemos es
esta crianza mutua de los cuidados maximos.
Y la uywana se despliega, en otros términos,
como:



- Uywa uywana, o crianza mutua de los
animales. Por ejemplo, los camélidos (llama,
alpaca, vicuna) y sus fibras. Las ovejas
entran luego, con la colonia. Los animales
nos dan la lana o el charque y por eso
tenemos que tener los maximos cuidados.
No es domesticar, no es el dominio del ser
humano. Es: yo te cuido como un ser vivo
mas de este territorio y tu me vas a cuidar a
mi también porque yo voy a vestir tu lana. Yo
voy a dar la mejor parte de mi y respeto me
vas a dar a mi. Yo te doy y tu me das, por eso
son cuidados mutuos.

- Ali uywana, o crianza mutua de las
plantas. Por ejemplo, la del algoddn, que
€s una crianza mutua muy importante. Hoy
en dia solo conocemos el algodén de color
blanco muy fuerte, producto de la monocultura
blanqueada, pero en el pasado los algodones
eran de varios colores en flor: rojo, azul,
verde, que luego fueron genéticamente
manipulados. Las flores coloridas se
encontraron en los sitios arqueoldgicos del
norte de la costa de Perd, lo que nos da a
entender los cuidados maximos que se
tenian con la tierra, en el manejo del agua, en
la seleccion de las semillas, en los tiempos
para cosechar, en los almacenamientos,
todas cadenas operatorias que son parte de
esa crianza mutua.

Pag. 7



Pag. 8

Se dice que la cochinilla viajo de
América a Europa porque en Europa no
tenian rojo. Aca la epistemologia, la filosofia,
la ciencia y la tecnologia ya estaban muy
desarrolladas. El problema es que no hubo
una comunicacion adecuada y nuestras
filosofias y epistemologias, el aprendizaje
milenario en textiles, ceramica, arte plumario,
cesteria, todas estas especialidades que
pasaban de una generacion a otra, fueron
sometidas al olvido. Hubo una ruptura de
pensamientos cuando llegd la educacion
formal, que domina hasta hoy.

- Yanak uywanda, o crianza mutua de
los bienes. Puede ser de las artes y también
de los objetos, que son sujetos. Se suele
decir: “mi prima aguayo me ha cuidado”, “mi
sefnora aguayo me ha cuidado”, “mi sefora
manta me ha protegido del viento, del sol,
del frio”. No es tener por tener, sino cuidar
a un ser viviente que necesita de ciertas
cosas, como la alimentacion, y que tiene
que prolongar la vida. Y el objeto, que en
la terminologia aymara y quechua se dice
sujeto, sufre y necesita cuidados: que no
le dé mucho el sol, por ejemplo, y si le da,
tengo que hacer refuerzos. Cuando se habla
de una prenda, se piensa en sus acabados,
que la protegen, porque la miramos como
algo vivo. Es muy bonito, porque tienes



que hacer sus acabados especificos. Si yo
tengo una ceramica, puedo decir: gracias a
ti yo tengo donde poner la comida, tengo la
posibilidad de comer bien, de tomar bien. Lo
mismo pasa con los textiles y con muchas
otras cosas. Y esas crianzas mutuas pueden
desplegarse en diferentes dimensiones: un
paisaje, un territorio, utensilios, accesorios.
No decimos que esa cosa es mia, como un
objeto muerto, sino que es un sujeto que nos
cuida y al que cuidamos.

Crianza mutua de los pensamientos y los
sentimientos

Desde el siglo XVIlI se ha separado
la razén y la sensibilidad. Después, en las
teorias de Kant y la llustracion, la razon sigue
siendo lo mas importante. Se enfoca en la
planificacion racional y se la separa de la
sensibilidad, ignorando el poder pensar con
otros medios. De esa manera jerarquizan
y crean una elite. Es como velar a cierta
clase social, protegerla, y que los demas no
puedan pertenecer al arte.

En las comunidades no hay esa
racionalidad jerarquizada, sino estas
palabras y conceptos que usamos: leer con
tus dedos, leer con tu cuerpo o razonar con

Pag. 9



Pag. 10

la sensibilidad de tu cuerpo, de tus pies.
Es la interconectividad de sentir y pensar.
No se pueden separar. El sentir y el pensar
estan juntos, es el sentipensante. En aymara
decimos:

- Amta yarachh uywafa, que es la
crianza mutua de los pensamientos y los
sentimientos. Yo cultivo los pensamientos, y
los pensamientos estan dentro de mi cuerpo,
dentro del paisaje, dentro de los instrumentos
que van a intervenir. Esta sinergia de ideas
puede ser de un nifo a una persona mayor
0 de una persona mayor a una nina, o de
una idea del instrumento a una persona.
TuU no eres el racionalizador, sino que mas
bien has requerido de esas conectividades,
experiencias y sensibilidades para poder
generar esta amta yaracch uywana, el
pensamiento compartido, que te lleva a
nuevas creatividades. Este sentipensar
compartido es lo que da la creatividad
para hacer una obra de arte. Es un cultivar
constante de sentipensares para poder crear
y recrear.

- Amuy’tanakax uywafa, O crianza
mutua de los pensamientos y las
sensibilidades en constante autorreflexion.
Eso quiere decir que, al pensar, no estas
generando una razén dominante que juzga



para poder aplicar. Mas bien es como que, al
aplicar este pensamiento y este sentimiento
en el hacer, el sentipensante hace una
reflexion que puede ser superada en el
futuro. Entonces tiene siempre la posibilidad
de mejorar.

Por eso decimos, por ejemplo, “pensar
con la yema de los dedos”. Como cuando
hacemos una preseleccion de las fibras. Lo
mismo pasa en la ceramica, con las arcillas.
Es una educacion que va por la yema de los
dedos, donde los dedos son mas aptos que
los ojos 0 que la cabeza. La sensibilidad de
la yema de los dedos capta la textura de la
fibra y se almacena en la cabeza y en otras
partes del cuerpo.

Esacapacidad se instruye visualmente,
pero se experimenta personalmente.
Hay que abrir los ojos de tus dedos y
hacer tu propia experiencia de viaje por la
sensibilidad. Para la ceramica, hay que pedir
el permiso y respeto de las minas de arcilla.
Y hacemos una ceremonia para que las
arcillas puedan fluir de la mejor manera en
nuestros pies. ¢Por qué en nuestros pies?
Porque nosotros amasamos con los pies.
Los pies tienen que tener la sensibilidad de
los ojos al pisar la textura de las arcillas. Las
arcillas se alimentan a través de tus pies y

Elvira Espejo Ayca

Yanak Uywana. La crianza mutua de las artes

Pag. 1



Pag. 12

luego a través de tus dedos al moldear. En
las comunidades se dice: “gracias a mis
pies pude casar las diferentes materias
primas para la ceramica”. Casar, juntar, unir.
También se dice: chakirayku, gracias a mis
pies. Quiere decir que mis pies han sido los
primeros en hacer que la arcilla se una con
el agua para luego obtener una buena pasta.
Recién después pasa a las manos. Entonces
los pies estan sintiendo y contribuyendo, y
luego tus manos y al final tus ojos. Ahi se
puede ver que toda esa sensibilidad siempre
crea conectividad.

Lo mismo pasa con el textil, porque
las fibras alimentan la sensorialidad de tus
dedos, que la van a almacenar para el futuro
de tu vida. Se dice que hay que despertar
ese aprendizaje desde ninos, para que luego,
si tus ojos, a cierta edad, ya no pueden ver
el hilo, tus dedos puedan distinguirlo sin
dificultad. Por eso se suele decir: “Yo naci
hilando y terminaré hilando”.

Piensas con tus pies esa union de
las acciones, y las traduces al cargar la
materia prima en tu espalda. Al llevarla en
la espalda, la sensibilidad de tu cuerpo esta
interactuando con la materia prima. Y es tu
cuerpo el que la mueve. La materia prima no
va a llegar a la mesa sola. Lo racional es lo



que conecta todos estos detalles, pero no es
el que juzga, no es el que estructura todo,
sino el que estructura las intervenciones
que se hacen. Es un comprender y hacer
de abajo para arriba, algo muy distinto de
jerarquizar la mente.

Hay un campo magnético entre la
materia prima, los pies y las manos, una
complementacion de fuerzas mayores para
hacer esa construccion. Esto a Kant y a la
llustracidn no les interesa, porque no piensan
como estos procedimientos producen efecto
en la sensibilidad a medida que se van
desarrollando. No aterrizan en los procesos y
procedimientos de construccion de una obra
de arte. Se quedan con la idea.

- Amuy’tanakax uywana: el sentipensar
nos permite criar en diferentes tiempos y en
diferentes espacios. Eso hace un despliegue
en términos horizontales. En estos lenguajes,
se siente que tu no eres superior a todos,
sino parte de la diversidad de acciones de
un campo magnético. Todo es horizontal,
todo tiene importancia. Esto nos lleva a otro
término:

- Jagichana, o crianza de la obra de
arte, que no solo se planifica en la cabeza,
sino también al complementarse las materias

Pag. 13



Pag. 14

primas. Por ejemplo: mediante una serie
de acciones, procesas la lana, haces la
crianza mutua del ajayu (el espiritu) de la
materia prima, que va a juntarse con la
persona. Jagichana significa convertir algo
(una figura, una escultura, un tejido, etc.)
pocoO a poco en persona O en personaje.
Es convertir en persona o en personaje el
esfuerzo del humano, de los instrumentos o
los medios que lo rodean, del espacio, del
aire que respiras, de la temperatura. Todo lo
que nos rodea. El respeto siempre es mutuo.
O sea que no estoy dominando yo con mis
pensamientos, sino complementando los
pensamientos con la lana, que es un sujeto.
Ambos sujetos uniran fuerzas para poder
lograr el hilo de la vida, que son los ovillos.

Es por la yema de los dedos que tu
distingues las texturas, y a través de eso
el cuerpo se alimenta. Al hilar con la rueca,
hay varios campos de fuerza que se unen.
El primer campo esta en las manos, es la
fuerza de las manos. El segundo es la fuerza
de la rueca, que es un instrumento y es un
personaje. Y el tercero es la lana. Estos tres
campos unidos van a convertir la lana en hilo
y el hilo va a ser el inicio de la obra de arte.
Otro término es:



- Yanak jagichana, o crianza mutua de
las cosas, que también seran intervenida por
instrumentos especificos, que son también
sujetos. Los instrumentos te ayudaran a
producir, a reproducir, a crear o gestar, a
mejorary superar, en una complementariedad
de acciones. Luego:

- Ali uywiri, el especialista en la crianza
mutua de las plantas. Este especialista
conoce la tierra, las semillas, la alimentacion,
el agua, sabe qué momento es bueno para
obtener las fibras, en un despliegue muy
especializado en todos sus procesos y
procedimientos. Luego:

- Uywa qamani, en aymara, y uywa
gamayux, en quechua, que es el especialista
en la crianza mutua de los animales. Para los
animales, uno va a pensar en el territorio, los
pastos, el agua, el ciclo de la vida del animal:
cuando tiene la cria, cuando crece, cuando
requiere vitaminizacion, cuando se puede
faenar. Y luego:

- Qapu qamani, en aymara, y pushkax
gamayux, en quechua, que es el especialista
en la crianza mutua de la hilanderia. La
materia prima pasa por una crianza mutua de
los animales y las plantas, y luego pasa por
la crianza mutua de la hilanderia. ¢Por qué

Pag. 15



Pag. 16

esta especialidad? Porque el hilo no llega por
si solo, sino cuando unimos los campos de
fuerza de la rueca, de la lana, de la fibra'y de
las manos. Luego:

- Sami qamani, en aymara, y llimphi
gamayux, en quechua, que es el especialista
en la crianza mutua de los tintes naturales, el
que hace las bandejas de color por emersion
de agua, que histéricamente se practica a la
par de la teoria de Newton del vapor, la luz y
la sombra. El sami gamani o llimphi gamayux
se complementa con la reaccion quimica de
las plantas y con la de los minerales, que
generan otro tipo de molécula, que se va
a fijar en la estructura de la fibra. La planta
€S una persona, un ser viviente que tiene la
sensibilidad de donar el color, que al mismo
tiempo es medicina. Y luego viene:

- Sawu qamani, en aymara, o away
gamayux, en quechua, que es el especialista
en la crianza mutua del textil. Es muy
especializado, porque es el que teje. En esta
crianza se habla de gestar el telar, de gestar
una iconografia por medio de una técnica, y
se habla de la persona especializada en los
intercambios o en la comercializacion. Luego:

- Lurana, que es cuando ejecutas las
obras de arte con los pies, las manos, la



cabeza, el corazon, el cuerpo, en acciones
que se van complementando. Y luriri, que
es el o la creadora. Yanak luriri es el o la
creadora de las cosas, el que une los campos
de accion y tiene la lectura especializada
de los instrumentos. Las sensibilidades
pasan por tu cuerpo y logran una finura.
Lurana tiene que ver con el equilibrio y la
complementariedad, con poder integrar
las manos y los instrumentos requeridos
para procesos y procedimientos exactos de
creacion de una obra de arte.

¢ Qué movimiento de tu cuerpo va
a complementar esa sensibilidad? En ese
aprendizaje estan todos los sentidos que te
rodean: de los pies, de las manos, del cuerpo,
del ojo, de la cabeza, del corazén. Y también,
como se dice en aymara, chuymamantiwv
lup’ita, piensas con tus pulmones. ¢ Por qué
son tan importantes los pulmones? Porque si
no respiramos, no existimos. En aymara no
se dice: “te quiero de todo corazon”, sino “te
quiero a todo pulmoén”. Se dice “pensar con
el pulmén”. Incluso se dice: “mi gran fuente
de inspiracion de pensamientos es la nube”.

En griego y latin, ejecutar la obra de
arte es una accion en la que se pierde esta
conjugacion de sensibilidades. La razon ya
es predominante, y el arte se lleva a una

Pag. 17



Pag. 18

escala de belleza superficial, estética. En
aymara se dice taq’i amayunpi saltata: “con
todos los sentidos has de encaminar”. Es
ese sentido de los dedos, de los pies, de los
ojos, del pensar, de los instrumentos y de la
materia prima: en conjunto se encaminan.
Con tantas cosas que hay que coordinar,
pues hay que encaminar para que salga de
la mejor manera.

Eso lleva a la integracion de todas
las acciones para poder llegar al hilo de la
vida. Por eso no es que yo soy la ejecutora.
Yo no lo hago como una cosa egoceéntrica,
sino en respeto hacia los instrumentos, las
materias primas que unen fuerzas y que por
esa razoén hay que encaminarlas. Es poder
tener respetos mutuos entre los sujetos y
las diferentes vidas. Las crianzas mutuas
pasan por muchas acciones, y en ellas todos
tienen el derecho de estar junto a nosotros.
Podemos hablar del derecho de las tierras,
del derecho de alimentar a las materias
primas, del derecho a la vida de los animales
y de las plantas.

Esto nos ayuda a entender que el arte
no esta sujeto a una belleza superficial, a
consumir esa dulzura por los ojos y en un
estallido de los sentidos, sino a entender
que son muchas sensibilidades unidas que



nos hacen viajar mas alla. Eso a nosotros
nos lleva a una reflexion constante sobre
como requerir estos equilibrios. En la
contemporaneidad, en cambio, pensamos en
términos extractivistas, no de equilibrio con el
medio ambiente ni con las materias primas.

La gran ruptura

Para mi, la gran ruptura ha sido en el
siglo XVIII, cuando se jerarquizan las obras de
arte y surgen preguntas como: ¢, qué es arte?,
¢,qué no es arte? Y lleva a las divisiones, a
la clasificacion social, a diferenciar a los que
pasan por la universidad de los que no.

Todas las especialidades mencionadas
nos hablan de un entrenamiento, de una
universidad propia. ElI concepto de criar
mutuamente pasa por el jiwasa, el “nosotros”
que incluye al interlocutor, y por una division
de tareas que cumplen distintos elementos y
cuerpos, como recolectar la arcilla, cargarla,
amasarla con los pies, pasarla por las manos.
Y también pueden hacerlo varias personas al
mismo tiempo, y no tenemos al artista solito
en su cuarto produciendo la obra de arte,
ni al espectador que la contempla solito en
la galeria. Dentro de la crianza mutua, esa
separacion se pierde. En el jiwasa esta la
totalidad del ser humano como ejecutor.

Elvira Espejo Ayca

Yanak Uywana. La crianza mutua de las artes

Pag. 19



Pag. 20

Pero somos ejecutores gracias al animal, a la
planta, a la piedra, a la arcilla, que son otros
seres Vivos.

En estas cadenas operatorias siempre
hay jiwasa, mientras que en lo racional hay
“yo": yo soy la que decido, yo soy la que pienso,
yo soy la que voy a ejecutar, yo, yo, yo, yo. Y al
final eso lleva a un dominio machista, el varon
domina a todos. En la estructura linglistica
aymara, en cambio, la idea es que “nosotros
nos sobrellevamos”. Eso es el jiwasa, que es
incluyente con todos los medios que existen,
también con el naya, “yo”.

En aymara se dice: uraqin uywatatwa,
“yo he sido criado por la tierra”. Es como decir:
“yo no soy el que cri6 todo, a mi también me
crian”. Cuando tu piensas que la tierra te
cria, que el agua te cria, que el viento te cria,
que el fuego te cria, tienes que tener mucha
afectividad y cuidado para integrarlas de la
mejor manera, porque nos necesitamos. Es un
equilibrio que viene de entender el universo.
En muchos casos, estas teorias pierden esa
esencia al jerarquizarse y encerrarse en lo
racional.



Diversidad de las epistemologias y las
filosofias

- Unachht'ayana significa “exhibir a
todo el publico”. En una fiesta, tu puedes
exhibir la mejor ropa o la mejor obra de arte
y todo el mundo tiene derecho a ver. Es una
exhibicion publica para todos y sin limite.
Nosotros vamos a la fiesta con todo, porque
tenemos que demostrar lo que somos. Y el
consumo es para todos: nifios, mayores,
visitantes internos o externos, es una galeria
abierta a todos.

Aunque se dice que las galerias de
arte son lugares para todos, estan entre
cuatro paredes y en muchos casos acceder
es complicado. Y ademas se cierran en
clases sociales y permiten que un “yo” vaya
a presentar a tal artista y otro “yo” vaya a
vender la obra de tal artista. Todo esta en
torno a una imagen y dos o tres personas.
En la fiesta, el consumo no se lo lleva una
sola persona. Se lo lleva el pueblo, porque
a la fiesta se va en tropa, y se comenta
en comunidad: “;qué te ha parecido tal
comunidad?”, “se han presentado asi”, “se
han presentado asa”. Y del otro lado, igual.
Son debates que van generando nuevas
ideas, nuevas sensibilidades, una nueva
estética del color, de la forma, de las técnicas,

Pag. 21



Pag. 22

de las estructuras. Se recrean las cadenas
operatorias y eso genera creatividades.

Las galerias de arte son funcionales
a la geopolitica epistémica jerarquizada. Es
la filosofia racionalizada para la conquista
y el dominio. Y eso pasd en todas las
dimensiones. Creo que la mas fuerte en
Latinoamérica es la profesionalizacion. Si
tu no eres titulada, no eres profesional,
es mas facil someterte. Con las crianzas
mutuas, estamos comprendiendo cémo
el arte contemporaneo también genera
saqueos epistemoldgicos fragmentados. El
performance muchas veces consiste en llevar
un fragmento de una accién de un pueblo
a una galeria. Yo los llamo depredacion de
mini cosas. En cambio, ¢como es entender
como pueblo, como comunidad? Y no lo
digo en el sentido de buscar traducciones
equivalentes del arte. Hablo de los términos
epistemologicos y filosoéficos del pueblo, bajo
la estructura y en el territorio donde estan
sus ldgicas. ¢Como se comprende desde
ese punto de vista? Yo creo que seria desde
una diversidad de las filosofias, pero con sus
l6gicas propias.

Se podria trabajar en la diversidad de
los pensamientos epistemoldgicos, como el
sentipensar. El sentipensante nos muestra



el equilibrio, no el dominio. Creo que estos
términos nos pueden ayudar a aterrizar de
la mejor manera en la contemporaneidad.
Pensar desde estas terminologias para
poder mejorar y tener una gran apertura
de los pensamientos por sus diferentes
espacios. Yo creo que en las Tierras Bajas
los pensamientos son muy diferentes que
en las Tierras Altas. En las Tierras Altas
hablamos mucho de los animales, porque hay
predominio de la crianza mutua de las fibras
del animal, pero en las Tierras Bajas, en el
Tropico, predominan las fibras vegetales.

La crianza mutua en Tierras Bajas es
distinta en sus procesos y procedimientos.
Si los comprendemos, podemos ver
mejor como se despliega el arte y como
entendernos desde esa diversidad. Es una
tarea para los jovenes, quienes tienen que
trabajar fuertemente para poder contrastar
estos pensamientos, mas que absorber
los pensamientos que no son coherentes
con lo que somos. Es necesario pensarnos
y repensarnos desde el punto de vista de
guiénes somos, cOmo sSomos y cOmo nos
proyectamos hacia el futuro.

En la India, con los mandalas y los
templos, lo sagrado y el arte estan muy juntos.
El templo es el espacio abierto sagrado

Pag. 23



Pag. 24

donde uno entra con ciertos respetos, ciertas
acciones que la sociedad conoce. Eso
mismo son las wak’as en los Andes: lugares
sagrados y obras de arte de magnitud, por la
construccion escultdrica de las piedras, a las
que tenemos un respeto maximo.

A mi me gusta mas pensar desde
esa diversidad de las epistemologias y las
filosofias, ya sea en una regién, en una
comunidad, en una casa, en una familia.
Desde el punto de vista de la uywana, o de la
uyway, de la crianza mutua, se piensa desde
lo material y desde lo inmaterial, desde lo
tangible y desde lo intangible. {Como se
hace crianza mutua de algo intangible?
Por ejemplo, de las nubes. En cierta época
se requiere que estén cerca de la tierra,
para darle humedad y fertilizarla. Entonces
se hacen ceremonias para que vengan
cargadas de agua. Y la crianza mutua de las
nubes contribuye a la crianza mutua de las
materias primas.

Kant y la llustracion no pudieron
entender este despliegue de lo pluri-sensorial
de las cosas, porque se rompid el hilo
conductor de la praxis. La jerarquia racional
se impuso en todo el mundo, sin entender a
estas otras culturas o civilizaciones que se
han desarrollado con sus propias nociones y
€N SuUs propios espacios y tiempos.



Cuando fui a la India, me impactd
descubrir que el barroco en la Indiay en China
se habia desarrollado antes que en Europa,
que es lo que dicen los textos eurocéntricos. Y
en nuestros sitios arqueoldgicos, en México,
en Guatemala, en Tiwanaku, en el Cusco,
ya se habia desarrollado el arte moderno.
En ese sentido, necesitamos entender el
pensamiento filoséfico desde las propias
comunidades, para poder tener respeto
mutuo entre los lugares y las personas.

La razén y la estética han sido
instrumentos del predominio filosofico
occidental, que ha querido monoculturizarnos
como una forma de justificar el extractivismo
de las materias primas, como el oro y la plata,
el extractivismo de los bienes culturales,
que hoy se encuentran en los museos,
y el extractivismo epistemoldgico de los
investigadores.

Nuestra sensibilidad nos permite
un equilibrio completo. Somos el pueblo,
la comunidad y la naturaleza. Pero el
pensamiento jerarquizado dice que la
naturaleza no es parte de la sociedad.
Nosotros hablamos de las historias orales, de
las economias comunitarias, de las ciencias
y las tecnologias de las comunidades, y en
esa sensibilidad equilibrada hablamos de las
crianzas mutuas.

Pag. 25



Pag. 26

La terminologia funciona no por
palabras sueltas, sino estructuralmente.
En esta episteme, “y0” no es un término
predominante, como lo es para la educacion
formal. Jiwasa es un pronombre bien
interesante. Cuando se va a sacar arcilla
de un cerro o de una mina, se le pide
permiso al ser del cerro o de la mina, porque
para nosotros son personajes: “Por favor,
ayudame a que la arcilla resulte de la mejor
manera, que se suelte”. Hay una infinidad de
poder en pedir eso, cuando ya lo tienes en
tus manos y vas al taller o a la casa donde
vas a ejecutar la obra de arte.

Lo mismo pasa al acullicar la coca, o al
ch'allar. Se dice: jiwasa walikisna, “ojala que
nos complementemos de la mejor manera”.
Yo se lo estoy diciendo a la arcilla por medio
de la hoja de coca. Los personajes se estan
juntando en campos de fuerza tuyos, mios
y del instrumento. Eso genera una sinergia,
una union para crear otro personaje. Y no
es individualista. “Yo” no es el personaje.
Los personajes se van a complementar para
recrear al otro personaje.

En la comunidad, los bienes culturales
requieren estos tratos de uywana, que
explican su conservacion y preservacion.
Tienes que cuidar de la luz, de la humedad,



de la temperatura, para que eso prolongue
la vida del bien cultural. Esos términos se
entienden rapidamente en la comunidad,
porgue es parte de suldgica. Pero hay mucha
gente que ha migrado de las comunidades
a las ciudades. La primera generacion aun
mantiene ciertaconectividad, perolasegunda
generacion ya corre riesgo de perderla.
No comprenden los cuidados maximos de
las propias comunidades. Hay una mezcla
entre, por un lado, la individualizacion y el
consumo, y por otro, la pregunta por como
recuperar la conectividad y los procesos
mutuos. Desconocer la estructura linguistica
genera dificultades de comunicacion entre
las generaciones, entre sus tiempos y
espacios, que obstruyen el pensar de
nuestras filosofias —jiwasan amayusa-,
como comprendemos las crianzas mutuas
de nuestros bienes culturales.

La belleza no es lo maximo, la materia
prima no es lo maximo, tu tampoco eres
lo maximo. Somos en un respeto mutuo
equilibrado, somos jiwasa.

Pag. 27



Ssoyie se| 9p enjnwi ezueld e] YNYMAN NVNVA Elvira Espejo Ayca



La cultura politica tiene el mandato de garantizar la justicia
social en base a la igualdad y la diferencia.
De aqui nace su poder creativo.

Cultura politica no es solo un cuadro en la pared, no es solo
una funcién de teatro, no es solo un boleto que se compra en
la taquilla.

La cultura politica es la fuerza fisica del pensamiento, es
materia, energia y valor, es vida.

Practicar la cultura politica es poner en movimiento el
conjunto de relaciones, procesos y précticas que dan forma al
convivir, al territorio y al tiempo.

PCP - Programa Cultura Politica
18 de octubre de 2020



PCP - Publicaciones: u, JIWASAN AMAYUSA - EL PENSAR DE

Max Jorge Hinderer Cruz,

LA DEUDA CON LA BELLEZA. . "
Textos 2019-2091 NUESTRAS FILOSOFiAS...

Elvira Espejo Ayca,
YANAK UYWANA.
La crianza mutua de las artes

En preparacion:

Claudia Pacheco Araoz,

(QUE ES LO CULTURAL DE
LO PLURINACIONAL?

Hacia una gestion de la cultura
en Bolivia

La Paz, Estado Plurinacional de Bolivia
2022

lsr“\l" ‘T‘S“Q‘T 7‘3“1““2“‘-‘9‘
9“789 014249“

917

‘olieneN ejoJen odeljues ‘sepaled opidlig uaiey

‘BPAJRIN SIX3|Y ‘ZNJD) Ja1apulH 9810[ Xe|A
edjijod eanyn) eweiSoid - ddd

Zoely 023Yde( BIpNE|)

PCP - Programa Cultura Politica



