


YANAK UYWAÑA
La crianza mutua de las artes

Elvira Espejo Ayca



Primera edición: La Paz, 2022
Estado Plurinacional de Bolivia

YANAK UYWAÑA. La crianza mutua de las artes 
Elvira Espejo Ayca

ISBN: 978-9917-0-1424-9
Depósito legal: 4-1-6263-2021

Publicado por:
PCP – Programa Cultura Política  
www.laplurinacional.com.bo

Editores:
Claudia Pacheco Araoz y Max Jorge Hinderer  Cruz

Cuidado de la edición:
Santiago García Navarro

Diseño y diagramación:
Karen Brigido Paredes

Coordinación: 
Alexis Maceda

Impreso en Estado Plurinacional de Bolivia
©2022

Usted es libre de:
Compartir — copiar, ejecutar, comunicar y redistribuir el material en cualquier medio o 

formato

La licenciante no puede revocar estas libertades en tanto usted siga los términos de la 
licencia

-  Atribución — Usted debe dar crédito de manera adecuada, brindar un enlace a la 
licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier forma 
razonable, pero no de forma tal que sugiera que usted o su uso tienen el apoyo 
de la licenciante.

- NoComercial — Usted no puede hacer uso del material con propósitos comerciales.
-  SinDerivadas — Si remezcla, transforma o crea a partir del material, no podrá distribuir el 

material modificado.
-   No hay restricciones adicionales — No puede aplicar términos legales ni medidas 

tecnológicas que restrinjan legalmente a otras a hacer cualquier uso permitido 
por la licencia.



A mi madre Nicolasa Ayca Mamani, 
a mi abuela Gregoria Mamani Payru 
y a mi bisabuela Martina Pumala, 
gracias a quienes cultivé el pensamiento



Pa
g.

 5

La razón separada de la sensibilidad

Voy a abordar el tema que he 
preparado para que podamos viajar juntos. 
Yo lo llamé yanak uywaña, o crianza mutua 
de las artes. Viene de una reflexión de trabajo 
con comunidades textileras del departamento 
de Oruro, en los Andes bolivianos. Yo me he 
preparado como artista en la comunidad, 
y luego en las universidades ha sido 
muy complejo, porque nos meten estos 
conceptos de constante separación: razón y 
sensibilidad, arte y ciencia, sujeto y objeto, 
sociedad y naturaleza. Como amerindios, 
hacemos toda una absorción de la teoría del 
arte que viajó a lo largo del tiempo de Grecia 
a Latinoamérica, pasando por lo europeo y 
norteamericano, y que generó una estructura 
de conocimientos piramidal.

La pregunta bien grande en las 
comunidades cuando comenzamos a 
trabajar fue: ¿cómo entendemos las artes 
nosotros? Pues mucha gente decía, desde 



Pa
g.

 6

su noción, que el arte existe en todos lados. 
Mis docentes en la academia decían que 
nosotros no tenemos arte, que producimos 
artesanías y objetos arqueológicos. Y eso me 
molestó mucho, porque en realidad en las 
comunidades decían: toda comunidad tiene 
su forma de expresión artística. Así que no 
es que no tenemos: tenemos. El problema es 
que no es en los mismos términos. Eso me 
hizo pensar y repensar, y me hizo indagar. 
Y lo que me ha impresionado es que para 
nosotros la razón y la sensibilidad no se 
separan. 

Están muy conectadas y existen 
términos para eso: uywaña, en aymara, y 
uyway, en quechua, que significan “crianza 
mutua.” La crianza mutua genera una 
conectividad bien grande. Por ejemplo, con 
las materias primas. Sin las materias primas, 
el arte no existe. Para las tejedoras, los 
tejedores, las ceramistas y los escultores es 
bien importante la materia prima. La uywaña 
no es, como dicen los arqueólogos y los 
historiadores, la domesticación, el dominio 
del hombre sobre la tierra y la naturaleza. Ese 
es un dominio machista, que no tenemos en 
las comunidades. El término que tenemos es 
esta crianza mutua de los cuidados máximos. 
Y la uywaña se despliega, en otros términos, 
como: 



Pa
g.

 7

- Uywa uywaña, o crianza mutua de los 
animales. Por ejemplo, los camélidos (llama, 
alpaca, vicuña) y sus fibras. Las ovejas 
entran luego, con la colonia. Los animales 
nos dan la lana o el charque y por eso 
tenemos que tener los máximos cuidados. 
No es domesticar, no es el dominio del ser 
humano. Es: yo te cuido como un ser vivo 
más de este territorio y tú me vas a cuidar a 
mí también porque yo voy a vestir tu lana. Yo 
voy a dar la mejor parte de mí y respeto me 
vas a dar a mí. Yo te doy y tú me das, por eso 
son cuidados mutuos.

- Ali uywaña, o crianza mutua de las 
plantas. Por ejemplo, la del algodón, que 
es una crianza mutua muy importante. Hoy 
en día solo conocemos el algodón de color 
blanco muy fuerte, producto de la monocultura 
blanqueada, pero en el pasado los algodones 
eran de varios colores en flor: rojo, azul, 
verde, que luego fueron genéticamente 
manipulados. Las flores coloridas se 
encontraron en los sitios arqueológicos del 
norte de la costa de Perú, lo que nos da a 
entender los cuidados máximos que se 
tenían con la tierra, en el manejo del agua, en 
la selección de las semillas, en los tiempos 
para cosechar, en los almacenamientos, 
todas cadenas operatorias que son parte de 
esa crianza mutua.



Pa
g.

 8

Se dice que la cochinilla viajó de 
América a Europa porque en Europa no 
tenían rojo. Acá la epistemología, la filosofía, 
la ciencia y la tecnología ya estaban muy 
desarrolladas. El problema es que no hubo 
una comunicación adecuada y nuestras 
filosofías y epistemologías, el aprendizaje 
milenario en textiles, cerámica, arte plumario, 
cestería, todas estas especialidades que 
pasaban de una generación a otra, fueron 
sometidas al olvido. Hubo una ruptura de 
pensamientos cuando llegó la educación 
formal, que domina hasta hoy. 

- Yanak uywaña, o crianza mutua de 
los bienes. Puede ser de las artes y también 
de los objetos, que son sujetos. Se suele 
decir: “mi prima aguayo me ha cuidado”, “mi 
señora aguayo me ha cuidado”, “mi señora 
manta me ha protegido del viento, del sol, 
del frío”. No es tener por tener, sino cuidar 
a un ser viviente que necesita de ciertas 
cosas, como la alimentación, y que tiene 
que prolongar la vida. Y el objeto, que en 
la terminología aymara y quechua se dice 
sujeto, sufre y necesita cuidados: que no 
le dé mucho el sol, por ejemplo, y si le da, 
tengo que hacer refuerzos. Cuando se habla 
de una prenda, se piensa en sus acabados, 
que la protegen, porque la miramos como 
algo vivo. Es muy bonito, porque tienes 



Pa
g.

 9

que hacer sus acabados específicos. Si yo 
tengo una cerámica, puedo decir: gracias a 
ti yo tengo donde poner la comida, tengo la 
posibilidad de comer bien, de tomar bien. Lo 
mismo pasa con los textiles y con muchas 
otras cosas. Y esas crianzas mutuas pueden 
desplegarse en diferentes dimensiones: un 
paisaje, un territorio, utensilios, accesorios. 
No decimos que esa cosa es mía, como un 
objeto muerto, sino que es un sujeto que nos 
cuida y al que cuidamos.

Crianza mutua de los pensamientos y los 

sentimientos

Desde el siglo XVII se ha separado 
la razón y la sensibilidad. Después, en las 
teorías de Kant y la Ilustración, la razón sigue 
siendo lo más importante. Se enfoca en la 
planificación racional y se la separa de la 
sensibilidad, ignorando el poder pensar con 
otros medios. De esa manera jerarquizan 
y crean una elite. Es como velar a cierta 
clase social, protegerla, y que los demás no 
puedan pertenecer al arte.

En las comunidades no hay esa 
racionalidad jerarquizada, sino estas 
palabras y conceptos que usamos: leer con 
tus dedos, leer con tu cuerpo o razonar con 



Pa
g.

 10

la sensibilidad de tu cuerpo, de tus pies. 
Es la interconectividad de sentir y pensar. 
No se pueden separar. El sentir y el pensar 
están juntos, es el sentipensante. En aymara 
decimos:

- Amta yarachh uywaña, que es la 
crianza mutua de los pensamientos y los 
sentimientos. Yo cultivo los pensamientos, y 
los pensamientos están dentro de mi cuerpo, 
dentro del paisaje, dentro de los instrumentos 
que van a intervenir. Esta sinergia de ideas 
puede ser de un niño a una persona mayor 
o de una persona mayor a una niña, o de 
una idea del instrumento a una persona. 
Tú no eres el racionalizador, sino que más 
bien has requerido de esas conectividades, 
experiencias y sensibilidades para poder 
generar esta amta yaracch uywaña, el 
pensamiento compartido, que te lleva a 
nuevas creatividades. Este sentipensar 
compartido es lo que da la creatividad 
para hacer una obra de arte. Es un cultivar 
constante de sentipensares para poder crear 
y recrear. 

- Amuy’tanakax uywaña, o crianza 
mutua de los pensamientos y las 
sensibilidades en constante autorreflexión. 
Eso quiere decir que, al pensar, no estás 
generando una razón dominante que juzga 



Pa
g.

 11

para poder aplicar. Más bien es como que, al 
aplicar este pensamiento y este sentimiento 
en el hacer, el sentipensante hace una 
reflexión que puede ser superada en el 
futuro. Entonces tiene siempre la posibilidad 
de mejorar. 

Por eso decimos, por ejemplo, “pensar 
con la yema de los dedos”. Como cuando 
hacemos una preselección de las fibras. Lo 
mismo pasa en la cerámica, con las arcillas. 
Es una educación que va por la yema de los 
dedos, donde los dedos son más aptos que 
los ojos o que la cabeza. La sensibilidad de 
la yema de los dedos capta la textura de la 
fibra y se almacena en la cabeza y en otras 
partes del cuerpo. 

Esa capacidad se instruye visualmente, 
pero se experimenta personalmente. 
Hay que abrir los ojos de tus dedos y 
hacer tu propia experiencia de viaje por la 
sensibilidad. Para la cerámica, hay que pedir 
el permiso y respeto de las minas de arcilla. 
Y hacemos una ceremonia para que las 
arcillas puedan fluir de la mejor manera en 
nuestros pies. ¿Por qué en nuestros pies? 
Porque nosotros amasamos con los pies. 
Los pies tienen que tener la sensibilidad de 
los ojos al pisar la textura de las arcillas. Las 
arcillas se alimentan a través de tus pies y 

Ya
na

k 
U

yw
añ

a.
 L

a 
cr

ia
nz

a 
m

ut
ua

 d
e 

la
s 

ar
te

s 
	

El
vi

ra
 E

sp
ej

o 
Ay

ca



Pa
g.

 12

luego a través de tus dedos al moldear. En 
las comunidades se dice: “gracias a mis 
pies pude casar las diferentes materias 
primas para la cerámica”. Casar, juntar, unir. 
También se dice: chakirayku, gracias a mis 
pies. Quiere decir que mis pies han sido los 
primeros en hacer que la arcilla se una con 
el agua para luego obtener una buena pasta. 
Recién después pasa a las manos. Entonces 
los pies están sintiendo y contribuyendo, y 
luego tus manos y al final tus ojos. Ahí se 
puede ver que toda esa sensibilidad siempre 
crea conectividad.

Lo mismo pasa con el textil, porque 
las fibras alimentan la sensorialidad de tus 
dedos, que la van a almacenar para el futuro 
de tu vida. Se dice que hay que despertar 
ese aprendizaje desde niños, para que luego, 
si tus ojos, a cierta edad, ya no pueden ver 
el hilo, tus dedos puedan distinguirlo sin 
dificultad. Por eso se suele decir: “Yo nací 
hilando y terminaré hilando”.

Piensas con tus pies esa unión de 
las acciones, y las traduces al cargar la 
materia prima en tu espalda. Al llevarla en 
la espalda, la sensibilidad de tu cuerpo está 
interactuando con la materia prima. Y es tu 
cuerpo el que la mueve. La materia prima no 
va a llegar a la mesa sola. Lo racional es lo 



Pa
g.

 13

que conecta todos estos detalles, pero no es 
el que juzga, no es el que estructura todo, 
sino el que estructura las intervenciones 
que se hacen. Es un comprender y hacer 
de abajo para arriba, algo muy distinto de 
jerarquizar la mente.

Hay un campo magnético entre la 
materia prima, los pies y las manos, una 
complementación de fuerzas mayores para 
hacer esa construcción. Esto a Kant y a la 
Ilustración no les interesa, porque no piensan 
cómo estos procedimientos producen efecto 
en la sensibilidad a medida que se van 
desarrollando. No aterrizan en los procesos y 
procedimientos de construcción de una obra 
de arte. Se quedan con la idea.

- Amuy’tanakax uywaña: el sentipensar 
nos permite criar en diferentes tiempos y en 
diferentes espacios. Eso hace un despliegue 
en términos horizontales. En estos lenguajes, 
se siente que tú no eres superior a todos, 
sino parte de la diversidad de acciones de 
un campo magnético. Todo es horizontal, 
todo tiene importancia. Esto nos lleva a otro 
término:

- Jaqichaña, o crianza de la obra de 
arte, que no solo se planifica en la cabeza, 
sino también al complementarse las materias 



Pa
g.

 14

primas. Por ejemplo: mediante una serie 
de acciones, procesas la lana, haces la 
crianza mutua del ajayu (el espíritu) de la 
materia prima, que va a juntarse con la 
persona. Jaqichaña significa convertir algo 
(una figura, una escultura, un tejido, etc.) 
poco a poco en persona o en personaje. 
Es convertir en persona o en personaje el 
esfuerzo del humano, de los instrumentos o 
los medios que lo rodean, del espacio, del 
aire que respiras, de la temperatura. Todo lo 
que nos rodea. El respeto siempre es mutuo. 
O sea que no estoy dominando yo con mis 
pensamientos, sino complementando los 
pensamientos con la lana, que es un sujeto. 
Ambos sujetos unirán fuerzas para poder 
lograr el hilo de la vida, que son los ovillos. 

Es por la yema de los dedos que tú 
distingues las texturas, y a través de eso 
el cuerpo se alimenta. Al hilar con la rueca, 
hay varios campos de fuerza que se unen. 
El primer campo está en las manos, es la 
fuerza de las manos. El segundo es la fuerza 
de la rueca, que es un instrumento y es un 
personaje. Y el tercero es la lana. Estos tres 
campos unidos van a convertir la lana en hilo 
y el hilo va a ser el inicio de la obra de arte. 
Otro término es:



Pa
g.

 15

- Yanak jaqichaña, o crianza mutua de 
las cosas, que también serán intervenida por 
instrumentos específicos, que son también 
sujetos. Los instrumentos te ayudarán a 
producir, a reproducir, a crear o gestar, a 
mejorar y superar, en una complementariedad 
de acciones. Luego:

- Ali uywiri, el especialista en la crianza 
mutua de las plantas. Este especialista 
conoce la tierra, las semillas, la alimentación, 
el agua, sabe qué momento es bueno para 
obtener las fibras, en un despliegue muy 
especializado en todos sus procesos y 
procedimientos. Luego: 

- Uywa qamani, en aymara, y uywa 
qamayux, en quechua, que es el especialista 
en la crianza mutua de los animales. Para los 
animales, uno va a pensar en el territorio, los 
pastos, el agua, el ciclo de la vida del animal: 
cuándo tiene la cría, cuándo crece, cuándo 
requiere vitaminización, cuándo se puede 
faenar. Y luego:

- Qapu qamani, en aymara, y pushkax 
qamayux, en quechua, que es el especialista 
en la crianza mutua de la hilandería. La 
materia prima pasa por una crianza mutua de 
los animales y las plantas, y luego pasa por 
la crianza mutua de la hilandería. ¿Por qué 



Pa
g.

 16

esta especialidad? Porque el hilo no llega por 
sí solo, sino cuando unimos los campos de 
fuerza de la rueca, de la lana, de la fibra y de 
las manos. Luego:

- Sami qamani, en aymara, y llimphi 
qamayux, en quechua, que es el especialista 
en la crianza mutua de los tintes naturales, el 
que hace las bandejas de color por emersión 
de agua, que históricamente se practica a la 
par de la teoría de Newton del vapor, la luz y 
la sombra. El sami qamani o llimphi qamayux 
se complementa con la reacción química de 
las plantas y con la de los minerales, que 
generan otro tipo de molécula, que se va 
a fijar en la estructura de la fibra. La planta 
es una persona, un ser viviente que tiene la 
sensibilidad de donar el color, que al mismo 
tiempo es medicina. Y luego viene: 

- Sawu qamani, en aymara, o away 
qamayux, en quechua, que es el especialista 
en la crianza mutua del textil. Es muy 
especializado, porque es el que teje. En esta 
crianza se habla de gestar el telar, de gestar 
una iconografía por medio de una técnica, y 
se habla de la persona especializada en los 
intercambios o en la comercialización. Luego:

- Luraña, que es cuando ejecutas las 
obras de arte con los pies, las manos, la 



Pa
g.

 17

cabeza, el corazón, el cuerpo, en acciones 
que se van complementando. Y luriri, que 
es el o la creadora. Yanak luriri es el o la 
creadora de las cosas, el que une los campos 
de acción y tiene la lectura especializada 
de los instrumentos. Las sensibilidades 
pasan por tu cuerpo y logran una finura. 
Luraña tiene que ver con el equilibrio y la 
complementariedad, con poder integrar 
las manos y los instrumentos requeridos 
para procesos y procedimientos exactos de 
creación de una obra de arte. 

¿Qué movimiento de tu cuerpo va 
a complementar esa sensibilidad? En ese 
aprendizaje están todos los sentidos que te 
rodean: de los pies, de las manos, del cuerpo, 
del ojo, de la cabeza, del corazón. Y también, 
como se dice en aymara, chuymamantiw 
lup’ita, piensas con tus pulmones. ¿Por qué 
son tan importantes los pulmones? Porque si 
no respiramos, no existimos. En aymara no 
se dice: “te quiero de todo corazón”, sino “te 
quiero a todo pulmón”. Se dice “pensar con 
el pulmón”. Incluso se dice: “mi gran fuente 
de inspiración de pensamientos es la nube”. 

En griego y latín, ejecutar la obra de 
arte es una acción en la que se pierde esta 
conjugación de sensibilidades. La razón ya 
es predominante, y el arte se lleva a una 



Pa
g.

 18

escala de belleza superficial, estética. En 
aymara se dice taq’i amayunpi saltata: “con 
todos los sentidos has de encaminar”. Es 
ese sentido de los dedos, de los pies, de los 
ojos, del pensar, de los instrumentos y de la 
materia prima: en conjunto se encaminan. 
Con tantas cosas que hay que coordinar, 
pues hay que encaminar para que salga de 
la mejor manera. 

Eso lleva a la integración de todas 
las acciones para poder llegar al hilo de la 
vida. Por eso no es que yo soy la ejecutora. 
Yo no lo hago como una cosa egocéntrica, 
sino en respeto hacia los instrumentos, las 
materias primas que unen fuerzas y que por 
esa razón hay que encaminarlas. Es poder 
tener respetos mutuos entre los sujetos y 
las diferentes vidas. Las crianzas mutuas 
pasan por muchas acciones, y en ellas todos 
tienen el derecho de estar junto a nosotros. 
Podemos hablar del derecho de las tierras, 
del derecho de alimentar a las materias 
primas, del derecho a la vida de los animales 
y de las plantas. 

Esto nos ayuda a entender que el arte 
no está sujeto a una belleza superficial, a 
consumir esa dulzura por los ojos y en un 
estallido de los sentidos, sino a entender 
que son muchas sensibilidades unidas que 



Pa
g.

 19
Ya

na
k 

U
yw

añ
a.

 L
a 

cr
ia

nz
a 

m
ut

ua
 d

e 
la

s 
ar

te
s 

	
El

vi
ra

 E
sp

ej
o 

Ay
ca

nos hacen viajar más allá. Eso a nosotros 
nos lleva a una reflexión constante sobre 
cómo requerir estos equilibrios. En la 
contemporaneidad, en cambio, pensamos en 
términos extractivistas, no de equilibrio con el 
medio ambiente ni con las materias primas. 

La gran ruptura

Para mí, la gran ruptura ha sido en el 
siglo XVIII, cuando se jerarquizan las obras de 
arte y surgen preguntas como: ¿qué es arte?, 
¿qué no es arte? Y lleva a las divisiones, a 
la clasificación social, a diferenciar a los que 
pasan por la universidad de los que no. 

Todas las especialidades mencionadas 
nos hablan de un entrenamiento, de una 
universidad propia. El concepto de criar 
mutuamente pasa por el jiwasa, el “nosotros” 
que incluye al interlocutor, y por una división 
de tareas que cumplen distintos elementos y 
cuerpos, como recolectar la arcilla, cargarla, 
amasarla con los pies, pasarla por las manos. 
Y también pueden hacerlo varias personas al 
mismo tiempo, y no tenemos al artista solito 
en su cuarto produciendo la obra de arte, 
ni al espectador que la contempla solito en 
la galería. Dentro de la crianza mutua, esa 
separación se pierde. En el jiwasa está la 
totalidad del ser humano como ejecutor. 



Pa
g.

 2
0

Pero somos ejecutores gracias al animal, a la 
planta, a la piedra, a la arcilla, que son otros 
seres vivos.

En estas cadenas operatorias siempre 
hay jiwasa, mientras que en lo racional hay 
“yo”: yo soy la que decido, yo soy la que pienso, 
yo soy la que voy a ejecutar, yo, yo, yo, yo. Y al 
final eso lleva a un dominio machista, el varón 
domina a todos. En la estructura lingüística 
aymara, en cambio, la idea es que “nosotros 
nos sobrellevamos”. Eso es el jiwasa, que es 
incluyente con todos los medios que existen, 
también con el naya, “yo”.

En aymara se dice: uraqin uywatatwa, 
“yo he sido criado por la tierra”. Es como decir: 
“yo no soy el que crió todo, a mí también me 
crían”. Cuando tú piensas que la tierra te 
cría, que el agua te cría, que el viento te cría, 
que el fuego te cría, tienes que tener mucha 
afectividad y cuidado para integrarlas de la 
mejor manera, porque nos necesitamos. Es un 
equilibrio que viene de entender el universo. 
En muchos casos, estas teorías pierden esa 
esencia al jerarquizarse y encerrarse en lo 
racional. 



Pa
g.

 2
1

Diversidad de las epistemologías y las 
filosofías

- Uñachht’ayaña significa “exhibir a 
todo el público”. En una fiesta, tú puedes 
exhibir la mejor ropa o la mejor obra de arte 
y todo el mundo tiene derecho a ver. Es una 
exhibición pública para todos y sin límite. 
Nosotros vamos a la fiesta con todo, porque 
tenemos que demostrar lo que somos. Y el 
consumo es para todos: niños, mayores, 
visitantes internos o externos, es una galería 
abierta a todos. 

Aunque se dice que las galerías de 
arte son lugares para todos, están entre 
cuatro paredes y en muchos casos acceder 
es complicado. Y además se cierran en 
clases sociales y permiten que un “yo” vaya 
a presentar a tal artista y otro “yo” vaya a 
vender la obra de tal artista. Todo está en 
torno a una imagen y dos o tres personas. 
En la fiesta, el consumo no se lo lleva una 
sola persona. Se lo lleva el pueblo, porque 
a la fiesta se va en tropa, y se comenta 
en comunidad: “¿qué te ha parecido tal 
comunidad?”, “se han presentado así”, “se 
han presentado asá”. Y del otro lado, igual. 
Son debates que van generando nuevas 
ideas, nuevas sensibilidades, una nueva 
estética del color, de la forma, de las técnicas, 



Pa
g.

 2
2

de las estructuras. Se recrean las cadenas 
operatorias y eso genera creatividades.

Las galerías de arte son funcionales 
a la geopolítica epistémica jerarquizada. Es 
la filosofía racionalizada para la conquista 
y el dominio. Y eso pasó en todas las 
dimensiones. Creo que la más fuerte en 
Latinoamérica es la profesionalización. Si 
tú no eres titulada, no eres profesional, 
es más fácil someterte. Con las crianzas 
mutuas, estamos comprendiendo cómo 
el arte contemporáneo también genera 
saqueos epistemológicos fragmentados. El 
performance muchas veces consiste en llevar 
un fragmento de una acción de un pueblo 
a una galería. Yo los llamo depredación de 
mini cosas. En cambio, ¿cómo es entender 
como pueblo, como comunidad? Y no lo 
digo en el sentido de buscar traducciones 
equivalentes del arte. Hablo de los términos 
epistemológicos y filosóficos del pueblo, bajo 
la estructura y en el territorio donde están 
sus lógicas. ¿Cómo se comprende desde 
ese punto de vista? Yo creo que sería desde 
una diversidad de las filosofías, pero con sus 
lógicas propias.

Se podría trabajar en la diversidad de 
los pensamientos epistemológicos, como el 
sentipensar. El sentipensante nos muestra 



Pa
g.

 2
3

el equilibrio, no el dominio. Creo que estos 
términos nos pueden ayudar a aterrizar de 
la mejor manera en la contemporaneidad. 
Pensar desde estas terminologías para 
poder mejorar y tener una gran apertura 
de los pensamientos por sus diferentes 
espacios. Yo creo que en las Tierras Bajas 
los pensamientos son muy diferentes que 
en las Tierras Altas. En las Tierras Altas 
hablamos mucho de los animales, porque hay 
predominio de la crianza mutua de las fibras 
del animal, pero en las Tierras Bajas, en el 
Trópico, predominan las fibras vegetales. 

La crianza mutua en Tierras Bajas es 
distinta en sus procesos y procedimientos. 
Si los comprendemos, podemos ver 
mejor cómo se despliega el arte y cómo 
entendernos desde esa diversidad. Es una 
tarea para los jóvenes, quienes tienen que 
trabajar fuertemente para poder contrastar 
estos pensamientos, más que absorber 
los pensamientos que no son coherentes 
con lo que somos. Es necesario pensarnos 
y repensarnos desde el punto de vista de 
quiénes somos, cómo somos y cómo nos 
proyectamos hacia el futuro.

En la India, con los mandalas y los 
templos, lo sagrado y el arte están muy juntos. 
El templo es el espacio abierto sagrado 



Pa
g.

 2
4

donde uno entra con ciertos respetos, ciertas 
acciones que la sociedad conoce. Eso 
mismo son las wak’as en los Andes: lugares 
sagrados y obras de arte de magnitud, por la 
construcción escultórica de las piedras, a las 
que tenemos un respeto máximo. 

A mí me gusta más pensar desde 
esa diversidad de las epistemologías y las 
filosofías, ya sea en una región, en una 
comunidad, en una casa, en una familia. 
Desde el punto de vista de la uywaña, o de la 
uyway, de la crianza mutua, se piensa desde 
lo material y desde lo inmaterial, desde lo 
tangible y desde lo intangible. ¿Cómo se 
hace crianza mutua de algo intangible? 
Por ejemplo, de las nubes. En cierta época 
se requiere que estén cerca de la tierra, 
para darle humedad y fertilizarla. Entonces 
se hacen ceremonias para que vengan 
cargadas de agua. Y la crianza mutua de las 
nubes contribuye a la crianza mutua de las 
materias primas. 

Kant y la Ilustración no pudieron 
entender este despliegue de lo pluri-sensorial 
de las cosas, porque se rompió el hilo 
conductor de la praxis. La jerarquía racional 
se impuso en todo el mundo, sin entender a 
estas otras culturas o civilizaciones que se 
han desarrollado con sus propias nociones y 
en sus propios espacios y tiempos. 



Pa
g.

 2
5

Cuando fui a la India, me impactó 
descubrir que el barroco en la India y en China 
se había desarrollado antes que en Europa, 
que es lo que dicen los textos eurocéntricos. Y 
en nuestros sitios arqueológicos, en México, 
en Guatemala, en Tiwanaku, en el Cusco, 
ya se había desarrollado el arte moderno. 
En ese sentido, necesitamos entender el 
pensamiento filosófico desde las propias 
comunidades, para poder tener respeto 
mutuo entre los lugares y las personas. 

La razón y la estética han sido 
instrumentos del predominio filosófico 
occidental, que ha querido monoculturizarnos 
como una forma de justificar el extractivismo 
de las materias primas, como el oro y la plata, 
el extractivismo de los bienes culturales, 
que hoy se encuentran en los museos, 
y el extractivismo epistemológico de los 
investigadores. 

Nuestra sensibilidad nos permite 
un equilibrio completo. Somos el pueblo, 
la comunidad y la naturaleza. Pero el 
pensamiento jerarquizado dice que la 
naturaleza no es parte de la sociedad. 
Nosotros hablamos de las historias orales, de 
las economías comunitarias, de las ciencias 
y las tecnologías de las comunidades, y en 
esa sensibilidad equilibrada hablamos de las 
crianzas mutuas. 



Pa
g.

 2
6

La terminología funciona no por 
palabras sueltas, sino estructuralmente. 
En esta episteme, “yo” no es un término 
predominante, como lo es para la educación 
formal. Jiwasa es un pronombre bien 
interesante. Cuando se va a sacar arcilla 
de un cerro o de una mina, se le pide 
permiso al ser del cerro o de la mina, porque 
para nosotros son personajes: “Por favor, 
ayúdame a que la arcilla resulte de la mejor 
manera, que se suelte”. Hay una infinidad de 
poder en pedir eso, cuando ya lo tienes en 
tus manos y vas al taller o a la casa donde 
vas a ejecutar la obra de arte. 

Lo mismo pasa al acullicar la coca, o al 
ch’allar. Se dice: jiwasa walikisna, “ojalá que 
nos complementemos de la mejor manera”. 
Yo se lo estoy diciendo a la arcilla por medio 
de la hoja de coca. Los personajes se están 
juntando en campos de fuerza tuyos, míos 
y del instrumento. Eso genera una sinergia, 
una unión para crear otro personaje. Y no 
es individualista. “Yo” no es el personaje. 
Los personajes se van a complementar para 
recrear al otro personaje. 

En la comunidad, los bienes culturales 
requieren estos tratos de uywaña, que 
explican su conservación y preservación. 
Tienes que cuidar de la luz, de la humedad, 



Pa
g.

 2
7

de la temperatura, para que eso prolongue 
la vida del bien cultural. Esos términos se 
entienden rápidamente en la comunidad, 
porque es parte de su lógica. Pero hay mucha 
gente que ha migrado de las comunidades 
a las ciudades. La primera generación aún 
mantiene cierta conectividad, pero la segunda 
generación ya corre riesgo de perderla. 
No comprenden los cuidados máximos de 
las propias comunidades. Hay una mezcla 
entre, por un lado, la individualización y el 
consumo, y por otro, la pregunta por cómo 
recuperar la conectividad y los procesos 
mutuos. Desconocer la estructura lingüística 
genera dificultades de comunicación entre 
las generaciones, entre sus tiempos y 
espacios, que obstruyen el pensar de 
nuestras filosofías –jiwasan amayusa–, 
cómo comprendemos las crianzas mutuas 
de nuestros bienes culturales. 

La belleza no es lo máximo, la materia 
prima no es lo máximo, tú tampoco eres 
lo máximo. Somos en un respeto mutuo 
equilibrado, somos jiwasa.





La cultura política tiene el mandato de garantizar la justicia 
social en base a la igualdad y la diferencia.

De aquí nace su poder creativo.

Cultura política no es solo un cuadro en la pared, no es solo 
una función de teatro, no es solo un boleto que se compra en 

la taquilla.

La cultura política es la fuerza física del pensamiento, es 
materia, energía y valor, es vida.

Practicar la cultura política es poner en movimiento el 
conjunto de relaciones, procesos y prácticas que dan forma al 

convivir, al territorio y al tiempo.

PCP – Programa Cultura Política
18 de octubre de 2020




